ENIGMAS DE LA IGLESIA (II)
CAP. VII, pp. 149-176

Cordoba 1997

sk s sfe sk ske sk sk stk s skeosk stk sk skoskosk

LA REFORMA CATOLICA
Prof. Juan Belda Plans

Durante alglin tiempo prevalecid la opinion, quizd demasiado simplista, de que la
Reforma Catolica habia sido una consecuencia de la Reforma Protestante, y que dicha Refor-
ma habia empezado solamente después del Concilio de Trento. Esta idea ha sido desmentida
por la historiografia moderna, la cual ha demostrado de manera fehaciente que el movimiento
de reforma en la Iglesia habia empezado mucho antes, si bien se fue abriendo paso lentamente

a lo largo de la Baja Edad Media hasta culminar en la Gran Reforma Catdlica Tridentina.

La reforma eclesidstica constituye un problema general a lo largo de toda la Baja
Edad Media, agudizado progresivamente por la crisis eclesiastica derivada del Papado avifio-
nense (1309-1378) y del Gran Cisma (1378-1417), asi como por la secularizacién aportada
por el Papado renacentista. Durante el siglo XV se levanta en toda la Cristiandad un clamor
unanime de reforma de la Iglesia in capite et in membris (‘en la cabeza y en los miembros’)
que ya no cesara hasta Trento. Se da un esfuerzo y una lucha generalizada en toda la Iglesia
por llevar a cabo eficazmente la reforma eclesiastica: movimientos espirituales, reforma de las
antiguas Ordenes Religiosas, empefio de muchos obispos, Concilios Generales y su obra re-
formadora, etc. Sin embargo, falla sobre todo el empefio reformador sincero de la Curia Ro-
mana y de los Papas. Por eso se puede hablar de un cierto fracaso de la reforma eclesiastica
durante la Baja Edad Media. Hay abundantes conatos de reforma que quedaran a mitad de

camino o no arraigaran por falta de empefio de la cabeza (Papa y Cardenales).

El movimiento de Reforma Catdlica, entonces, es anterior e independiente del fe-
némeno protestante, aunque es evidente que el estallido luterano galvaniz6 y potenci6 las
fuerzas espirituales catdlicas para dar un impulso definitivo y eficaz al clamor de reforma que

surgia de la Baja Edad Media y que ya venia aplicandose aunque lenta y trabajosamente.



Triunfard plena y definitivamente en la Reforma Catdlica preconizada en el Concilio de
Trento (1545-1564), que no es sino la realizacion efectiva de la ansiada reforma eclesiastica

tantas veces intentada.

Respecto a los medios para realizar la ansiada reforma no todos estaban de acuer-
do. Los mas autorizados (obispos, tedlogos, canonistas y principes cristianos) estaban a favor
del Concilio General como principal instrumento de reforma. Durante algunos decenios el
Concilio fue la panacea y el suefo dorado de toda la Cristiandad. Y efectivamente se celebra-
ron cinco Concilios Generales en 200 afios (entre 1311 y 1512), pero sin que lograsen solu-
cionar el grave problema de la crisis eclesidstica. Cada una de las tres centurias de esta época
se inicia con un Concilio General: 1311 Vienne ; 1414 Constanza ; 1512 Letran. Y entre esas
fechas se escalonaron otros como el de Pisa en 1409, el de Basilea en 1431, y el de Ferrara-
Florencia en 1438. En el concilio de Vienne casi no se abordd el problema de la reforma sino
que el tema que obsesiond al Concilio fue la cuestion de los Templarios. El de Constanza
hizo algo mas por la reforma pero no tanto como se esperaba; dividido en Naciones, lo que
una admitia otra lo rechazaba, y los obispos en lo tnico que coincidian era en limitar el poder
del Papa, sin permitir que se tocasen otros abusos (que les afectaba a ellos); los Concordatos
con cada Nacidn tampoco entraron a fondo en la reforma (fueron muy parciales y ocasiona-
les). En el Concilio de Basilea se dieron buenos decretos de reforma, pero como acabd en
cisma, nadie podia urgir el cumplimiento de aquellas medidas, més bien los principes cristia-
nos se aprovecharon para sacar beneficio particular sin verdadero interés espiritual y eclesias-
tico. Del Concilio unionista de Florencia no se podia esperar reforma alguna porque no fue
ese su objeto, ocupado completamente en la unién con los Orientales. El Concilio de Letran
tuvo un interés primordialmente politico y las pocas mediadas reformatorias que se adoptaron

luego no se cumplieron.

La situacion era realmente sorprendente y paraddjica. ;Qué sucedidé realmente?
(Porqué tanto Concilio fue tan inoperante en la obra de la Reforma Eclesiastica? Una respues-
ta a estas preguntas es esta: la causa principal de la ineficacia de los Concilios fue la ausencia
de una voluntad firme y clara de reforma por parte del Papa, de la Curia Romana y de la ma-
yor parte de los Obispos; sobre todo para abordar la reforma en profundidad, es decir, la re-
forma de la Iglesia in capite et in membris. Por ello la labor de los Concilios quedd muy redu-

cida y lo poco que se hizo fue inoperante.



Si esto es asi, se puede suponer que el trabajo de reforma de los Papas por si solos
tampoco fue nada boyante, sobre todo en la época renacentista. Quiza lo mas positivo de su
labor fue que apoyaron y dieron ciertas facilidades a las iniciativas de los reformadores que
surgian de la base, tanto del clero (religioso sobre todo) como de parte de los principes cris-
tianos en algunos pocos casos (los Reyes Catolicos en Espaiia, por ejemplo). Porque efecti-
vamente hay que sefialar que la verdadera actividad reformatoria de esta época (hasta Trento)
no la aborda tanto la Iglesia jerarquica (Papa-Cardenales-Obispos), sino mas bien lo que po-
driamos llamar la ‘base cristiana’, los grandes santos, asi como algunos humanistas y princi-

pes cristianos.

En exposicion de este interesante episodio de la Historia de la Iglesia nos ceiiire-
mos a tres capitulos que me parecen los mas relevantes: a) La Reforma espiritual: los movi-
mientos de Observancia de las Ordenes Religiosas y la aparicion de nuevas Ordenes. b) La
Reforma intelectual y teologica: la Teologia renovada de la Escuela de Salamanca. c) La

Reforma eclesiastica: la obra del Concilio de Trento.

1. La Reforma espiritual: los movimientos de Observancia de las Ordenes Reli-

giosas y la aparicion de nuevas Ordenes.

En esta época la crisis eclesiastica generalizada afectaba de modo muy especial a
las Ordenes Religiosas que siempre habian sido apoyo fundamental de la Iglesia y de la cura
pastoral del pueblo cristiano. Practicamente todas las Ordenes estaban necesitadas de una pro-
funda reforma. Algunas causas principales de esta decadencia fueron la feudalizacion de los
monasterios, la peste negra de 1348 (que diezmo los conventos), el Cisma de Occidente (con
su division en diversas obediencias), las excesivas dispensas pontificias en materia de pobre-
za, la falta de seleccion en las vocaciones (entraban nifios, 0 gente sin vocacion, o bastardos

que veian la vida religiosas como un modus vivendi ).

Las manifestaciones de decadencia eran muy variadas: habia muchos abades y
priores que seguian la Corte de los Reyes dilapidando alli las rentas del monasterio o conven-
to; otros residian en su monasterio pero llevando una vida de lujo y mundanidad, portdndose
como magnates seculares (ricos vestidos, criados, caballerizas, cacerias, etc.). Los monjes o
frailes mal atendidos salian frecuentemente del monasterio frecuentando lugares poco reco-

mendables. La vida en comun apenas se daba; se quebrantaba la clausura y se violaban los



votos. Otra sefial clara de decadencia (y muy importante) era las frecuentes contiendas entre
Ordenes Religiosas, sobre todo en el campo teoldgico; o entre el clero regular y secular. Tam-
bién habia problemas entre los Obispos y las Ordenes a causa de la famosa exencion de los

religiosos y el abuso que de ella se hacia.

Las Congregaciones de Observancia. En medio de esta situacion de decadencia
eclesiastica ya resefiada las Ordenes Religiosas fueron las que manifestaron un deseo de re-
forma mas profundo y temprano. En otras palabras, la reforma eclesidstica tan necesaria co-
mienza en la Baja Edad Media por las Ordenes Religiosas, que seran el gran catalizador de las
restantes reformas. A ello habria que afnadir la aparicion de nuevas Ordenes en la Edad Mo-
derna, que, con gran vigor, contribuyen igualmente a realizar la amplia tarea de reforma en la

Iglesia.

El sistema que se solia utilizar en esta época para reformar las Ordenes y volver a
la observancia primitiva fue el de organizar dentro de la misma Orden como una rama nueva
que se llamaba Congregacion de Observancia. Asi los "Conventuales" eran los frailes o mon-
jes ordinarios y los "Observantes" eran los que se empefiaban en volver a un cumplimiento

mas estricto de la regla primitiva.

Los grandes reformadores se proponian reformar un antiguo Monasterio (o Con-
vento, en su caso) o fundar uno nuevo, con personas fervorosas partidarias de la observancia ;
de ahi se difundia este espiritu a otros Conventos, y asi, cuando habia suficientes, se constituia
la Congregacion de Observancia dentro de la Orden concreta, con una cierta autonomia de
gobierno, aunque siempre dependian del General de la Orden. Este aspecto de la mayor o me-
nor autonomia, de la unidad o divisidon dentro de una Orden, causé no pocos problemas a la

Jerarquia eclesiastica (por ejemplo, el caso de los franciscanos).

Los Benedictinos. Comenzo la reforma en el convento de Santa Justina de Padua.
Gregorio XII nombré abad al veneciano Luis Barbo (1408), el cual emprendio la reforma y la
fue extendiendo a otros monasterios dependientes de ¢él. Fue Martin V el que aprobo la Con-
gregacion de Sta. Justina (1419), organizada de modo fuertemente centralista, dando el poder

supremo al abad de Sta, Justina. Llego6 a contar con 70 abadias.

En Castilla el rey Juan I, deseando promover la vida monéstica, hizo fundar el
convento de San Benito de Valladolid (1390), donde se debia vivir la regla de San Benito sin

ninguna mitigacion. La Observancia de Valladolid se fue difundiendo con el apoyo de los



Reyes: Sta. Maria de Fromista y San Juan de Burgos (1437), Santa Maria de Montserrat
(1493), San Millan de la Cogolla (1502), entre otros. Desde 1499 goberné la Congregacion el
abad Pedro de Néjera, que di6 las constituciones definitivas a la Congregacion de Valladolid.

En unién con ¢l trabajaba el abad de Montserrat Garcia Jimenez de Cisneros.

Los Agustinos. En Italia surge la Congregacion de Lecceto (Siena) en 1387 y la
de Lombardia, que fue la mas numerosa con 56 conventos, iniciada por Jorge de Cremona en
1439. En Alemania la Congregacion de Sajonia (1422), de la que fue vicario general Juan
Staupitz en tiempos de Lutero. En Espafia la Congregacion de Observancia la inicié Juan de
Alarcon (+1451) y en 1505 toda la provincia agustiniana habia aceptado la reforma. En Sala-
manca se distinguié Juan de Sahagtn (1419-1479), gran predicador y pacificador de la ciudad.
Después del Concilio de Letran V (1517) el general Gil de Viterbo emprende un nuevo es-

fuerzo reformador; ese afio envio al Papa un extenso memorial de reforma.

Los Carmelitas. Después del Gran Cisma se volvieron a unir las dos ramas del
Carmelo. El general Juan Grossi intent6é desde 1411 la correcciéon de muchos abusos que se
habian producido. No obstante, debido a las resistencias, en 1432 el Papa Eugenio IV y maés
tarde el Papa Pio II en 1459, consintieron en mitigar la regla. Pero ya estaba en marcha el mo-
vimiento de Observancia iniciada por Tomas Connecte en el convento de Girone (Suiza) y
luego en Las Selvas (Florencia). El centro se hallaba en el convento de Mantua, fundado en
1430, de donde sali6 la Congregacion de Observancia de Mantua, regida por un vicario pro-
pio (1442). Poco después surgi6é también la Congregacion de Albi, iniciada en Francia en
1499 por impulso del obispo Luis de Amboise y de Juan Standock, que envi6 de su Colegio
de Montaigli un buen nimero de candidatos. Esta Congregacion, inspirada en la de Mantua,

fue aprobada en 1502.

Los Dominicos. Durante el Cisma de Occidente la Orden estuvo dividida: el par-
tido avifionés lo seguian las provincias de Castilla, Aragon, Escocia, Francia y Sicilia. En
cambio las restantes siguieron al Papa romano Urbano VI. Cada partido tuvo su propio Maes-
tro General. El partido romano (Urbanistas) tuvo desde 1380 al beato Raimundo de Cépua
(1330-1399), que promovid fuertemente la observancia. En Italia la reforma fue prendiendo
rapidamente. El beato Juan Dominici (1357-1419) hizo del convento de Santo Domingo de
Venecia (1390) el primer centro reformado de Italia. Fue nombrado vicario general para los

conventos reformados en 1393, y asi nacio la Congregacion de Observancia de Lombardia,



aunque el régimen autébnomo lo alcanzd solo en 1459. San Antonino de Florencia la implanta-

ra en el convento de San Marcos de Florencia en 1436.

Sobre el modelo de la italiana se constituye en los paises del norte de Europa la
Congregacion de Holanda (1464); su fundador fue Juan van Uytenhore. En 1494 se agregd a
esta Congregacion el predicador francés Juan Clerée, quien introdujo la reforma en el impor-
tante Convento parisino de Saint Jacques (1502), centro teoldgico de la Facultad de Teologia
de Paris, donde iban a estudiar los mejores alumnos dominicos de toda Europa (alli estudiara

Francisco de Vitoria, entre otros).

En Espafia fue el beato Alvaro de Cérdoba quien inicio la reforma hacia 1423 en
el Convento de Escalaceli, y recibio la aprobacion de Martin V en 1427 para ser vicario gene-
ral de los conventos de la Observancia. De todas formas el verdadero movimiento de reforma
aparece en Castilla en la segunda mitad del siglo XV impulsado desde arriba por el cardenal
dominico Juan de Torquemada . Fue el convento de S. Pablo de Valladolid el que se reformé
primero. La Congregacion de la Observancia no llegd hasta el Capitulo General romano de
1474, en donde tras muchas oposiciones y dificultades se aprobd dicha Congregacion y su
vicario general Alfonso de San Cebridn, quien obtuvo la emancipacion de los observantes en
1478. A la Congregacion de Valladolid se unieron los conventos de Pefiafiel, Segovia, Burgos

y Sevilla.

El Convento mas importante, San Esteban de Salamanca , reducto de sabios, se
resistid enérgicamente a unirse a la Observancia, hasta que por fin tuvo que hacerlo cuando
los Reyes Catodlicos apoyaron fuertemente la reforma en 1486, por sugerencia directa de la
reina Isabel la Catolica. A partir de ahi la marcha de la Congregacion de Valladolid fue réapi-
da y prospera, gracias al favor de los Reyes. En 1505 estaba concluida la reforma y toda la
provincia de Castilla estaba unida y reformada. Se inicia un gran impulso espiritual y teologi-
co por obra de fray Juan Hurtado (+1525), quien desde 1519 hace del convento de San Este-
ban de Salamanca (el mas influyente de Espafia) un convento ejemplar en el que Francisco de

Vitoria y sus discipulos restauraran brillantemente los estudios teologicos.

Contemporaneamente en Valladolid se funda un nuevo convento, sucesor de S.
Pablo, el de San Gregorio de Valladolid, fundado espléndidamente por el obispo de Palencia,

fray Alonso de Burgos (conocido popularmente con el apelativo de ‘fray Mortero’ ) en 1496.



En este centro reformado florece la llama espiritual y mistica con fray Luis de Granada y Bar-

tolomé de Carranza.

Los Franciscanos. El movimiento reformador de los franciscanos es el mas com-
plejo de todos. Tras las convulsiones provocadas en el siglo XIV por el fanatismo de ‘/os
Espirituales’ se habia caido en una gran postracion. Su fuerte vitalidad habia reaccionado de
diversas maneras pero nunca de un modo general y articulado. En el mismo siglo XIV hay
brotes reformistas de fuerte cardcter eremitico, pero muy aislados. Hasta que en el siglo XV
ya toma cuerpo, sobre todo en Italia, el gran movimiento de la Observancia que acabara divi-

diendo la orden en Observantes (fratres minores ) y Conventuales (1517).

El gran propulsor de la Observancia fue san Bernardino de Siena que en 1421 es-
taba al frente de los observantes de Toscana, y en 1438 fue nombrado por Eugenio IV vicario
general de la Observancia italiana. Unidos a S. Bernardino trabajaron S. Juan de Capistrano y
Jabobo de la Marca. Lo mas notorio fue la lucha encarnizada entre Observantes y Conventua-
les, con peligro de romper la unidad. Julio II intent6 en vano lograr la concordia. Leén X les
reuni6 en el Capitulo Romano de 1517, pero persuadido de que todo era inutil, expidi6 la bula
Ite vos in vineam (29-V-1517) por la que separaba la Orden en dos ramas independientes: los

Observantes (fratres minores) y los Conventuales.

En Espafia se produce un movimiento de reforma propio que al principio sera in-
dependiente de los Observantes. Dicho movimiento lo inicia fray Pedro de Villacreces
(+1422), fraile vallisoletano que después de graduarse en teologia en Salamanca, obtuvo en
1395 permiso del Papa Luna para retirarse al yermo. Se establecié en La Salceda (Guadalaja-
ra) donde llamo¢ a su eremitorio Escalaceli. En 1403 lo hallamos en Domus Dei en la Aguile-
ra (entre Aranda y Roa), que fue la cuna de la reforma. Sus primeros discipulos fueron Pedro
de Santoyo, sacerdote de Catrojeriz; y poco después se agregaron Lope de Salazar (+1463) y
Pedro Regalado (+1456), novicio de Valladolid, ambos muy jovenes; ellos dos seran las co-
lumnas de la reforma castellana. Estos permanecian unidos al provincial de la Orden, sin bus-
car la autonomia de los observantes. Llevaban una vida eremitica austerisima. Fundaron nue-
vos conventos como Briviesca (1427) y S. Bernardino de Poza (1453). Varias veces los Ob-
servantes intentaron que se les uniesen, pero esto no sucedié hasta que muri6 fray Lope de

Salazar en 1463; entonces sus conventos se incorporaron a la Observancia.



Mas tarde aparece un nuevo reformador de la observancia en Andalucia: fray Juan
de la Puebla (+1495), hijo de los condes de Belalcazar, el cual siendo jerénimo, en 1479 vistid
el habito de S. Francisco y fundé el convento de Santa Maria de los Angeles (en Sierra More-
na) y el de Belalcazar; aprobada esta reforma por Alejandro VI en 1496, la continu¢ fray Juan
de Guadalupe. A ella pertenecieron en el siglo XVI fray Juan de Zumadrraga (arzobispo de
Mg¢jico) y San Pedro de Alcéantara. Fray Francisco Jimenez de Cisneros fue quién completa la

obra de la reforma franciscana en Espafia, implantando en todas partes la reforma.

Los Minimos. En la Italia renacentista surgi6 una figura singular que goz6 de gran
predicamento entre Papas y Reyes: San Francisco de Paula. Nacido en Paola de Calabria hacia
1436, entrd con 13 afios en un convento franciscano. Hizo una peregrinaciéon a Roma y Asis,
después de lo cual se retird con otros compaiieros a hacer vida de anacoreta, fundando algu-

nos conventillos en Calabria.

El primer convento propiamente de vida cenobitica surgié en Paola en 1452. S.
Francisco tuvo fama de grandes milagros. Sixto IV aprobd aquella congregacion de eremitas
en 1474, como algo independiente. En 1483 el Papa lo mand¢ a Francia para que curase al rey
Luis XI, gravemente enfermo, que murié poco después. S. Francisco permanecid ya en Fran-
cia hasta su muerte en Tours en 1507. Dejé una regla muy rigida a sus hijos, que fueron lla-
mados Minimos. Ademas de las penitencias corporales se les prohibia tocar el dinero y recibir
grados académicos. Su lema era ‘Charitas’ en un nimbo llameante. Su obra no dejo secuela
permanente: con ese espiritu de apartamiento del mundo y sin cultura literaria no logré aque-

lla reforma espiritual pervivir mucho tiempo.

Los Jeronimos. Durante el siglo XIV y XV surgieron diversas congregaciones de
ermitafos bajo la advocacion de San Jeronimo que seguian la regla de San Agustin. Su origen
se situa en Italia (jeronimos italianos): el beato Pedro Gambacorta de Pisa (+1435) fund¢ el
convento de Montebello. Mas fama y extension logr6 la Orden de San Jeronimo en Espaiia.
Durante los disturbios ocasionados en Castilla en el reinado de Pedro el Cruel (1350-59), el
camarero mayor del rey Pedro Fernandez Pecha (+1402) y su amigo Fernando Yanez de Fi-
gueroa , candnigo de Toledo y capellan real, se retiraron al desierto con algunos anacoretas,
que hacian vida eremitica en los montes de Toledo. Ellos fueron el inicio de una Congrega-
cién en la que entraron muchos ermitafios diseminados por aquellos lugares. Se agregd tam-
bién Alonso Fernandez Pecha (hermano de Pedro y obispo dimisionario de Jaén). El arzobis-

po de Toledo les favorecio dandoles la Iglesia de Lupiana, casa matriz de la Orden.



Pedro Fernandez Pecha (que en adelante se llamard Pedro Fernandez de Guadala-
jara), se dirigio a la curia avifionesa para pedir la aprobacion pontificia. Se la concedié Grego-
rio XI en 1373 nombrandole prior y dandole la regla de San Agustin. Con el favor de los Re-
yes se fueron multiplicando: San Bartolomé de Lupiana (Toledo); Guadalupe (Céceres); el
Parral (Segovia); Yuste (Avila); el Escorial, etc. Queriendo unificar todos los conventos se
dirigieron a Benedicto XIII, y en 1415 se reunieron en Capitulo General en el monasterio de
Guadalupe, saliendo elegido fray Diego de Alarcon, prior de Lupiana. Aunque al principio se
dedicaban a la vida contemplativa, poco después también ejercieron el ministerio apostolico y
el estudio. Prestaron grandes servicios a la Iglesia espafola y fue una Orden de confianza de

los Reyes espaioles.

skeoskoskoskoskoskosk

(Como se desarrolla la Reforma al comienzo de la Edad Moderna? Durante el si-
glo XVI el problema de la Reforma Eclesidstica sigue siendo primordial, agravado si cabe por
la crisis protestante, y toda la Iglesia seguird empefiada en una lucha incesante en este objeti-
vo, con alternativas diversas como veremos. Es de especial interés la aportacion de las nuevas
Ordenes Religiosas, sobre todo la Compafiia de Jesus, que constituyen una fuerza reformado-

ra de primera importancia.

Junto a la reforma de las Ordenes Religiosas clasicas (Movimientos de Observan-
cia), que arrancan en el siglo XIV, comienzan a aparecer ahora nuevos movimientos religio-
sos, anteriores a Trento, que difieren de las Ordenes Religiosas anteriores (monjes y frailes),
buscando nuevas formas de estados de perfeccion adaptadas a los tiempos nuevos. La contri-
bucion de estos movimientos a la Reforma Catolica es importantisima (piénsese en la Com-
pafiia de Jesus, por ejemplo), como se vera. Principalmente cabe sefialar: los Teatinos (San
Cayetano de Thiene y Juan Pedro Caraffa); los Barnabitas (San Antonio Maria Zaccaria); los
Somascos (San Jeronimo Emiliano); los Capuchinos (Luis y Rafael Fossombrone); y espe-
cialmente la Compania de Jesus (San Ignacio de Loyola). Todo lo cual manifiesta claramente
la gran vitalidad de la Iglesia Catolica a pesar de la crisis eclesiastica ya sefialada, y su capa-

cidad de reforma interna.

Los Teatinos. La primera de estas instituciones fue la de los Teatinos, fundada en
1524 por los dos miembros mas caracterizados del Oratorio del Divino Amor, Cayetano de

Thiene y Juan Pedro Caraffa (futuro Paulo IV). El nombre de Teatinos proviene de Theate



10

(Chieti) de donde fue nombrado obispo en 1504 Juan Pedro Caraffa. Los nuevos clérigos ha-
cian profesion de pobreza y trabajaban apostolicamente administrando sacramentos y predi-
cando al pueblo. Su desarrollo fue lento. Al morir San Cayetano no poseian mas que dos casas
(1547). Pero durante el pontificado de Paulo IV (1555-1559) la Orden experimentd un gran
aumento, ejerciendo una gran influencia en Italia, donde en 1600 tenia casas en las principales
ciudades. La Orden prestd buenos servicios en la obra de la Reforma Catdlica, aunque poste-
riormente llego casi a extinguirse. Aparte de los dos fundadores destaco también San Andrés

Avelino.

Los Barnabitas. Su fundador fue San Antonio Maria Zaccaria (1502-1539), alen-
tado por el asceta dominico fray Bautista de Crema, y unido a Bartolomé Ferrari en Milan, en
la Asociacion de la Eterna Sabiduria (una especie de Oratorio del Divino Amor), queriendo
trabajar por la reforma de la Iglesia, organizaron en 1530 en Mildn una nueva orden de cléri-
gos regulares que se dedicara por completo a la educacion de la juventud. En 1533 recibieron
la aprobacion de Clemente VII. Como patrono tomaron a San Pablo. Su prestigio creci6 gra-
cias a San Alejandro Sauli (1534-1592) general de la Congregacion, obispo de Aleria, insigne
predicador y consejero de Carlos Borromeo. A partir de 1537 celebraron misiones populares
en Venecia, Paddua y otras ciudades del norte de Italia. Poco después obtuvieron el antiguo
Monasterio de San Bernabé de Milan, que vino a ser su sede principal y de donde salio su

nombre popular.

Los Somascos. Su fundador fue San Jeronimo Emiliano (+1537), quien ordenado
sacerdote trabajo en Verona y Bérgamo para establecer diversos centros de beneficencia para
huérfanos. En 1532, con algunos de sus discipulos organiz6 la nueva institucion en un lugar
solitario (Somasca). Su objeto era el servicio de los huérfanos, enfermos y necesitados de to-
das clases. En 1537 muere su fundador, victima de su celo en favor de los apestados. Hubo
una gran crisis en que estuvieron apunto de disolverse. pero el nuevo superior Angelo Marco
Gamberana los mantuvo unidos y en 1540 consigui6 la aprobacién de Paulo III. Después de
varios intentos de unirse a otros movimientos, Pio IV aprob6 el nuevo instituto en 1563 y San
Pio V en 1568 lo elevo al rango de Orden Religiosa. En esta forma se desarroll6 rapidamente.
San Carlos Borromeo les ayudé mucho: les di6 la Iglesia de San Mayolo en Pavia. Al final se

dedicaron a la atencion de Seminarios.

Los Capuchinos. Uno de los movimientos de reforma del franciscanismo desem-

bocod en una Orden nueva que fueron los Capuchinos. La primera idea aparece en Mateo de



11

Bascio el cual en su convento de Montefalcone se propuso desde 1525 realizar el ideal de San
Francisco. No ostante la oposicion de los observantes obtuvo un permiso verbal del Papa
Clemente VII para restablecer en su integridad la regla de San Francisco. Al mismo tiempo
los hermanos Luis y Rafael de Fossombrone, ambos observantes, tenian los mismos deseos de
Mateo de Bascio, con lo que se unieron a ¢l. Esto desencadend una nueva persecucion de los
innovadores acusados de romper la unidad de la Orden. Entonces Luis de Fossombrone viajo
a Roma y alli encontr6 la ayuda de Caraffa para conseguir la autorizacion pontificia para el

nuevo género de vida en 1526.

Este fue el origen de la Orden de los Capuchinos, a quienes al principio se les lla-
moé Eremitas franciscanos que vivian en soledad, con un habito rudo y su larga barba, que se
proponian reproducir a la letra la regla de San Francisco. Con el apoyo del obispo y de la du-
quesa de Camerino obtuvieron la aprobacion del Papa el 3 de julio de 1528. Desde entonces
se dedicaron a la predicacion entre el pueblo sencillo a la manera de San Francisco. Mostraron
una gran heroicidad en la peste que asol6 la region de Camerino, de manera que se ganaron el
favor de los personajes influyentes. El primer capitulo lo tuvieron en la pobre cabana de Al-
vacina donde se fijo la regla. Al final fue vicario general Luis de Fossombrone. Se establecie-
ron en Roma en la Iglesia de Santa Maria dei Miracoli y tomaron a su cuidado el hospital de
San Jacome. Hubo una fuerte polémica al unirseles algunos observantes franciscanos. El plei-
to se solventd por el Papa estableciendo que no pudiesen recibir en adelante a mas observan-
tes y que estos dejasen en paz a los Capuchinos (1532). No ostante siguieron las dificultades.
las intrigas de los observantes lograron que se les prohibiese salir fuera de Italia. Pero el ma-
yor contratiempo para los Capuchinos fue la defeccion del tercero de sus vicarios generales
Bernardino Ochino , elegido en Florencia en 1538, que se paso6 al calvinismo, muriendo en tal
confesion en 1565. El Papa estuvo apunto de disolver la Orden, pero después de una investi-

gacion se demostrd que el caso de Ochino era un caso aislado.

Después de tan variadas dificultades, finalmente la Orden Capuchina se estabilizd
y constituy6d un gran instrumento de la Reforma Catolica. En 1567 Gregorio XIII levant6 la
prohibicion de extenderse fuera de Italia. En 1619 Paulo V di6 a los Capuchinos completa
independencia de los Conventuales franciscanos. Desde entonces formaron una nueva Orden
franciscana al lado de Conventuales y Observantes. Rapidamente se extendieron por Espafia y
Alemania. Fueron célebres entre sus miembros San Felix de Cantalicio (+1587) y San Loren-

zo de Brindisi (+1619).



12

La Compaiiia de Jesus. Dentro del florecimiento de la vida religiosa y de la Re-
forma Catolica del siglo XVI ocupa un lugar primordial la Compaiiia de Jesus, no solo por su
rapida expansion y fuerte espiritualidad, sino también como fuerza de contencion del protes-
tantismo y como ejemplo de adecuacion del espiritu religioso a las nuevas necesidades de los

tiempos.

San Ignacio de Loyola (1491-1556). Naci6é en Loyola recibiendo una educacion
caballeresca y cortesana. Siguiendo su afan aventurero entré como oficial al servicio del du-
que de Néjera. Fue gravemente herido en el sitio de Pamplona por los franceses el 20 de mayo
de 1521. Tras su conversion y peregrinaje posterior (Montserrat, Manresa, Alcald, Salaman-
ca), acabo realizando sus estudios eclesidsticos en Paris, donde reclut6 a sus primeros disci-
pulos: Francisco Javier, Fabro, etc. El 15 de agosto de 1534 Ignacio y sus compaifieros hicie-

ron voto de pobreza y castidad, y de peregrinar a Jerusalén, en una capilla de Montmartre.

Para llevar a cabo esto ultimo se encontraron en Venecia el 8 de enero de 1537.
Transcurrido un afo sin que pudieran embarcar por causa de la guerra entre Venecia y los
turcos, decidieron ir a Roma para ponerse al servicio del Papa. El 24 de junio de 1537 Ignacio
se ordend sacerdote. A fines de 1538 llegan a Roma. Poco antes de llegar, durante la oracion,
en una capilla junto a la Storta tuvo una vision en la que Cristo le infundia 4nimo: "Yo os
seré propicio en Roma". A partir de aqui Ignacio quedd confirmado en la idea de fundar una
Orden Religiosa que empezaron a designar con el nombre de Compariiia de Jesus, pues se

consideraban soldados de Cristo a las 6rdenes inmediatas del Romano Pontifice.

Al principio todo el panorama estaba cerrado, incluso fue acusado de nuevo de he-
rejia al principio. Con la ayuda del cardenal Contarini fue presentada la Formula Instituti al
Papa Paulo III que manifest6 su buena impresion. La Compaiiia fue aprobada por la bula Re-
gimini militantis Ecclesiae de 27 de septiembre de 1540, de la que Ignacio fue nombrado
praepositus (superior). En los primeros documentos se dice expresamente que el fin de la
Compaiiia es ponerse a disposicion del Papa para ir a trabajar entre los infieles, entre los pro-
testantes y cismaticos, y entre los mismos fieles. En cuanto a la forma de vida se escogio la
entonces generalizada por los Clérigos Regulares, que se distinguian de las antiguas Ordenes
en algunas caracteristicas. No ostante algunas semejanzas con las nuevas Ordenes de Clérigos
Regulares, la Compaiia presentaba caracteristicas propias, determinadas por la orientacion de
una intensa dedicacion al apostolado, y ante todo por la formula del cuarto voto de obedecer

absolutamente al Papa en cualquier trabajo que quisiese mandar.



13

Al morir S. Ignacio el 31 de julio de 1556 se encontraba la Orden en una grave
crisis originada por la antipatia del Papa Paulo IV por todo lo espafiol. Cuando recibid la noti-
cia de la eleccion del cardenal Caraffa, afirma S. Ignacio que le temblaron todos los huesos
del cuerpo. Al estallar la guerra contra Felipe II se registrd la casa profesa de los jesuitas en
Roma en busca de armas, sin encontrarse nada. Paulo IV obligd a que se modificasen algunos
puntos de las Constituciones de la Compaiia, que luego, una vez muerto, volvieron a resta-
blecerse. A la gran habilidad diplomatica del Vicario General, P. Lainez, y a su prudencia y

tactica dilatoria se debi6 el que la Orden pasase con vida el dificil pontificado de Paulo IV.

En los primeros decenios después de su fundacion se produjo una expansion ex-
traordinaria. Hasta 1550 es el trabajo individual de sus miembros en el apostolado y en la doc-
trina. A partir de esa fecha se va consolidando la Orden por la fundacién de nuevas casas y
por el acabamiento de su organizacion. Cuando murid S, Ignacio (1556), dieciséis afios des-
pués de la primera aprobacion, la Compania contaba con mas de mil miembros; y cincuenta

afios después ascendian a unos 12.000.

2. La Reforma intelectual y teologica: la Teologia renovada de la Escuela de

Salamanca.

El segundo elemento principal, que ejercera un influjo decisivo, en la Reforma
Catolica es la renovacion o modernizacion de la Teologia existente. Hay que partir de la crisis
generalizada de la Teologia Escoléstica en la Baja Edad Media, consecuencia principalmente
de la ruptura fe-razon (operada por el Nominalismo) y de la crisis de la autoridad eclesiastica
(teorizada y extendida por el Conciliarismo ). A principios del siglo XVI se da un clamor ge-
neralizado de rechazo de la Teologia Escolastica Medieval y de reforma de la Teologia para
adaptarla a los nuevos tiempos y a las nuevas necesidades. Habia que buscar soluciones a la

situacion decadente y envejecida de la Escoléastica Medieval.

Este esfuerzo renovador de la Edad Moderna se produce en dos direcciones fun-
damentales: a) Crear una teologia nueva (innovacion ): hacer tabla rasa de toda lo anterior
(sistema y métodos teologicos antiguos) e inventar una teologia totalmente nueva y diferente a
la que habia (teologia escoléstica). Esta es la linea del Humanismo (Erasmo ) y de la Reforma
Luterana (Lutero ). En Espaiia la linea teoldgica humanista, representada por la nueva Univer-

sidad de Alcald, reviste caracteristicas propias, en la linea de una cierta moderacion o eclecti-



14

cismo, que responde a la situacion peculiar espafiola. b) Renovar la Teologia Escolastica tra-
dicional (renovacion ): en este segundo caso se trataria de volver al verdadero espiritu cienti-
fico de la Escolastica Medieval, adecuandolo a las nuevas exigencias e incorporando a la Teo-
logia los valores modernos aportados por el Humanismo, pero sin perder el caracter cientifico
y deductivo de la gran tradicion escoléstica anterior. En definitiva, lo que se intenta es purifi-
car dicha Teologia Escolastica medieval de los graves defectos introducidos y al mismo tiem-
po enriquecerla con los nuevos logros filologicos y culturales del Humanismo. Esta tltima es
la linea seguida por Francisco de Vitoria, OP (+1546), y sus discipulos de la Escuela de Sa-
lamanca, que daré lugar a un verdadero renacimiento teoldgico, renovando y poniendo al dia
la Gran Tradicion Escolastica Medieval. A la postre esta serd la corriente que acabard impo-
niéndose en la Iglesia Catdlica y que prestard grandes servicios en adelante (cfr. controversia

protestante, Concilio de Trento, etc.).

Veamos brevemente la aportacion de la Escuela de Salamanca a la renovacion de
la Teologia. En el agitado siglo XVI los intentos innovadores de reforma de la Teologia por
parte de humanistas y protestantes no resultaran eficaces en conjunto, si bien suponen aporta-
ciones parciales interesantes (sobre todo en el caso del Humanismo). La verdadera reforma de
la Teologia provendra de Espana y serd resultado de la confluencia de una serie de factores
providenciales habilmente aprovechados por algunos tedlogos geniales (especialmente Fran-
cisco de Vitoria). Efectivamente durante la primera mitad del siglo XVI se va a producir en
Espaia un gran florecimiento teoldgico de naturaleza muy distinta a otros movimientos en

boga en Europa.

La institucion académica donde tendra lugar esta decisiva reforma de la Teologia
serda fundamentalmente la Facultad de Teologia de Salamanca, y dentro de ella fueron los
Dominicos en su Colegio-Convento de San Esteban los que llevaran a cabo este empefo re-
novador. En cierta medida es completado por la aportacion que hara la joven Universidad de

Alcala.

Este nuevo movimiento de reforma teologica surge desde un empefio interno de la
propia Teologia Escolastica que, superando la crisis originada por el Nominalismo, vuelve a
los grandes maestros y a las grandes concepciones teoldgicas de la Escolastica del siglo XIII,
al mismo tiempo que incorpora a la Teologia los aires nuevos y las nobles exigencias de la
cultura humanistica del momento. Asi se puede afirmar que esta Teologia Escolastica renova-

da representa la deseada union entre la Escolastica (las mejores esencias medievales) y el



15

Humanismo (la cultura moderna). Se basa en los valores imperecederos de la herencia medie-
val (s6lida concepcion de la naturaleza de la Teologia y de la armonia fe-razén), y al mismo
tiempo acepta los nuevos valores de la cultura de la época (el movimiento humanistico). La
renovacion teoldgica de la Escuela de Salamanca no es resultado del ingenio o del trabajo de
una sola persona, por muy genial que fuese, sino de un conjunto de tedlogos unidos por un
mismo ideal teologico y que se suceden en el tiempo y en las catedras universitarias salmanti-
nas. Hay una ‘conciencia’ de Escuela y una tradicion doctrinal que se va pasando y acrecen-

tando de mano en mano.

El fundador de este fecundo movimiento teoldgico es el dominico, catedratico de
Prima de la Facultad de Teologia de Salamanca, Francisco de Vitoria. Con el inicio de su
docencia teoldgica en Salamanca en 1526 se puede sefialar el comienzo de la andadura de la
famosa Escuela de Salamanca. Vitoria, en efecto, es el gran iniciador del movimiento, el
gran maestro de maestros. Después de su larga estancia en Paris, y tras un corto periodo de
tiempo en Valladolid, ganard la catedra de Prima de Salamanca y aqui permanecerd hasta el
final de su vida (+1546), en una larga y fecunda actividad docente con miles de alumnos de
toda Espafia y de otros Paises Europeos. De Paris toma los aires renovadores de la Gran Es-
colastica (de su maestro Pedro de Crockaert) y del Humanismo; a lo que hay que anadir su
gran genio teologico y su fuerte personalidad docente. Todo lo cual da lugar a una Nueva Es-
colastica (Renacentista) que Vitoria no hace sino iniciar; sus discipulos irdn desarrollando los

principios y métodos del maestro, dando lugar a una Teologia Escolastica renovada.

Dos son los rasgos definitorios de esta teologia renovada: fidelidad 'y creatividad
(cfr. Juan Pablo I, Discurso a los tedlogos esparioles, Salamanca, 1-X1-1982). Fidelidad ala
Iglesia y al Papa en un momento critico para la unidad de la fe. En efecto, esta teologia sal-
mantina se distinguid por ser respetuosa con la tradicion, atenta al magisterio y defensora de
la fe ante las desviaciones de la época. Creatividad en el método teolodgico, en la problematica
(objeto de estudio) y en el estilo de hacer Teologia. En efecto, no fue una Teologia anclada en
el pasado o que se limitase a revivir la tradicion teoldgica medieval, sino que, muy al contra-
rio, fue original y creadora. De estas dos lineas esenciales surgen las caracteristicas propias de

la Escuela Salmantina que senalamos a continuacion.

Nuevo método . Ante todo la novedad mas importante fue la creacion de un nuevo
método teoldgico caracterizado por el sano equilibrio entre teologia positiva y teologia espe-

culativa. Era una Teologia positiva que tenia muy en cuenta aquel grito de los humanistas: ad



16

fontes!, de ahi el amplio manejo de las fuentes y la erudicion que la caracteriza: Sda. Escritu-
ra, Stos. Padres, documentacion conciliar y pontificia, etc. Pero al mismo tiempo era también
una Teologia especulativa, esto es, cientifica, deductiva: a la razén se le reconoce un papel en
la tarea teoldgica: ni se exagera (como la sofistica y el verbosismo de la Escolastica decaden-
te), ni se suprime (como Lutero y algunos humanistas). En la Escuela de Salamanca tanto el
aspecto positivo como el especulativo encontraron un desarrollo arménico y equilibrado, dan-

do lugar a una sana y eficaz Teologia.

El aspecto positivo era facilitado por la tarea de los humanistas; el aspecto especu-
lativo suponia conservar las esencias de la mejor tradicién escolastica medieval (que ahora
estaban en entredicho). Otras novedades en la misma direccion eran la tendencia de la Escuela
a la reflexion metodoldgica, esto es, a buscar y establecer el método cientifico propio de la
Teologia, dado que en la controversia con los protestantes se habia puesto en evidencia una
divergencia metodolégica fundamental que hacia imposible un acuerdo para establecer las

verdades de la fe, al apoyarse en principios teologicos diferentes (incluso antitéticos).

Esto se va decantando en la teoria de los Loci theologici como fuentes de argu-
mentos teoldgicos validos.. En esta materia el Maestro Vitoria ya hace las primeras aportacio-
nes, pero este esfuerzo de reflexion llega a su madurez en la gran obra del discipulo de Vito-
ria, Melchor Cano De locis theologicis, que pretende ser una epistemologia teoldgica basada
cientificamente, que fijaria unas normas universales para el trabajo teoldgico en adelante. Esta

es, sin duda, una de las cimas mas altas logradas por la Escuela de Salamanca.

Asimismo otra novedad metodoldgica fue la adopcion de la Suma Teologica de
Sto. Tomas de Aquino como libro de texto universitario, en lugar de las Sentencias de Pedro
Lombardo. Es decir se asumia a Sto. Tomas como Doctor comtin, no como maestro de una
Escuela Teoldgica determinada, sino de todo trabajo teoldgico. Es el Tomismo caracteristico
de la Escuela Salmantina. Esto enlaza con otra caracteristica de gran importancia: se trata de
una teologia abierta , no de escuela cerrada. La regla durea del maestro Vitoria es anteponer a
todo lo demas la busqueda de la verdad. Por eso en el quehacer teoldgico se debe dar una
gran libertad de espiritu; no se sigue servilmente la doctrina teologica de un autor. Aunque se
tiene un aprecio particular por Sto. Tomas, sin embargo en la Escuela Salmantina se utilizan
y comentan los mas diversos autores de las escuelas mas dispares. La guia fundamental del
quehacer teoldgico es el amor a la verdad mas que el respeto a un autor o a una Escuela. Se

evitaba asi el reproche de los humanistas a la Escolastica decadente que gastaba inttilmente



17

sus energias en la lucha orgullosa entre escuelas rivales, o que ponia la autoridad del maestro
por encima de la Sda. Escritura. Por ultimo, otra novedad metodolédgica de influencia huma-
nista: es una teologia que comienza a manifestar un fino sentido historico-critico. El uso y
aprecio de la historia humana; la tendencia a comprobar la validez de las fuentes, autoridades,
tradiciones; todo debe basarse criticamente, sin dar nada por supuesto en razén de una tradi-

cion o autoridad anterior.

Nueva temdatica. La creatividad de la Escuela Salmantina también alcanza al obje-
to de estudio de la tarea teologica. Desde luego se desechan los temas inttiles y obtusos de la
Escolastica decadente. Lo propio de esta Escuela es que, sin descuidar los grandes temas teo-
logicos de siempre, se preocupa con gran esmero del estudio teoldgico de problemas vivos y
actuales, problemas morales, politicos, econdmicos, sociales o de derechos humanos; muchos
de ellos surgidos de los nuevos descubrimientos geograficos, o derivados de los cambios pro-

pios de una época nueva.

Esto supone la apertura de la Teologia a una nueva cultura que estaba naciendo en
Europa, y a los problemas humanos que estaban surgiendo en el momento: la dignidad invio-
lable de todo hombre, la perspectiva ética del derecho internacional y de las nuevas estructu-
ras socioeconomicas, etc., entraron plenamente en la tarea de la teologia y recibieron de ella la
luz de la Revelacion Cristiana. Es por tanto una teologia viva que se preocupa de estudiar los
nuevos problemas surgidos en aquella época historica concreta, siempre desde la perspectiva
sobrenatural y revelada, usando de su método propio, iluminando desde la fe los problemas
humanos mas dispares. Lo cual no quiere decir que solo estudiara estos problemas, sino que
también estudiaba estas cuestiones candentes de la época desde el punto de vista teoldgico.
De ahi que los grandes maestros salmantinos fueran consultados en su calidad de te6logos por
monarcas y principes para obtener luz y criterio cristiano a la hora de enfocar correctamente
las grandes cuestiones del momento. Este rasgo de nuevo se debe a la genialidad del maestro
Vitoria. Ahi estan sus famosas Relecciones sobre la guerra justa, o sobre los indios america-
nos, etc. Seglin testimonio de sus contemporaneos a su mesa de estudio llegaban consultas de

toda indole.

Nuevo estilo. Hay una serie de rasgos en la Escuela de Salamanca que conforman
un nuevo estilo de hacer Teologia. Aqui maestros y discipulos conservan un cierto aire de
familia peculiar, unas actitudes comunes. Es el conjunto de todas las caracteristicas que aqui

se analizan lo que confiere este nuevo estilo comun a un grupo homogéneo de tedlogos. Pero



18

quiza el rasgo externo mas significativo sea la elegancia formal y literaria, el buen gusto, la
claridad y elegancia de la expresion, tan acorde con los gustos humanistas de la época. Se
cuida la diccién latina frente a la pesantez y tosquedad del estilo barbaro de la Escoléstica
decadente (que atacaba la critica humanista). Sin embargo, el cuidado por la forma literaria
llega a su cima maés alta en la obra de Melchor Cano, De locis theologicis (1563); cualquiera
que lea esta obra queda admirado por su latin del mas puro estilo ciceroniano, de una variedad
y riqueza extraordinarias. Es una Teologia que aprecia el mundo clasico (greco-romano) y
que incorpora muchos de sus valores formales a la tarea teoldgica; el aprecio a las lenguas
clasicas, el uso de las mas variadas fuentes grecolatinas, etc. Llama la atencion el frecuente

uso de los autores de la antigiiedad clasica, ya sean literatos, fil6sofos, historiadores o juristas.

En resumen, algunos de estos elementos se pueden encontrar diseminados en au-
tores diversos o escuelas, pero lo caracteristico aqui es que en la Escuela de Salamanca los
encontramos todos reunidos y plasmados en una metodologia teoldgica nueva, con un estilo
propio y quasifamiliar. De tal manera que se puede afirmar que el conjunto de todos estos
elementos reunidos en un grupo homogéneo de tedlogos, con el mismo espiritu cientifico y
los mismos ideales teologicos, y que ademads se suceden unos a otros en la misma tarea teolo-
gica, todo esto es lo que constituye a la Escuela de Salamanca como un fenémeno especifico

y peculiar, distinto de cualquier otro en su época.

La expansion de la Escuela de Salamanca y su método teoldgico fue rapida y
amplia. Los primeros te6logos salmantinos la llevan a Alcald, Sevilla, Valladolid, etc. Espe-
cialmente importante fue su influjo en la Ratio Studiorum de la Compaiiia de Jesus. En el res-
to de Europa pronto se extendera su influencia, muchas veces gracias a los tedlogos jesuitas:
Francisco de Toledo llevara la reforma teoldgica salmantina al Colegio Romano de los jesui-
tas. Lessio la llevo a Lovaina; Gregorio de Valencia, Juan Maldonado y Arriaga a Ingolstadt,
Paris y Praga respectivamente. Los dominicos Diego Alvarez y Tomas de Lemos la introdu-
cen en la Minerva de Roma, sede central de los estudios dominicanos. A la Universidad de
Méjico llegd por Alonso de Vera Cruz, un agustino discipulo de los maestros salmantinos.
Los primeros profesores de Evora y Coimbra, en Portugal, fueron discipulos de Vitoria y
Cano. Casi todas las Ordenes Religiosas tuvieron Colegios o Centros de Estudio en Salaman-
ca. En definitiva, se puede afirmar que el ‘espiritu’ de la Escuela Salmantina influy6 decisi-

vamente en la renovacion de toda la Teologia europea a lo largo del siglo XVI.



19

Francisco de Vitoria (1492-1546). Nace en Burgos de padre alavés y madre bur-
galesa. Ingresa en el convento dominicano de S. Pablo de Burgos de estricta observancia
(1505). Formacioén en Paris (1509-1522). A los 18 afios es enviado al convento de Saint Jac-
ques de Paris, que era el Estudio General mas importante de los dominicos, de caracter inter-
nacional, a donde se enviaban los alumnos mas aventajados de todas partes. Alli realiza los
estudios basicos de filosofia y teologia (1510-1516). En 1521 es ya Bachiller formado en teo-
logia. Se ordena sacerdote hacia 1516. Es nombrado profesor de Saint Jacques (1516-1523),
afios muy fecundos en los que completa su formacion teoldgica y humanistica de la mano de
su maestro P. Crockaert (Brusellensis). Alli recibe la impronta de los nuevos aires y métodos
teoldgicos que se imponian en la Facultad de Teologia de Paris. En 1522 obtiene el doctorado

en Teologia.

Vuelve a Espafia y es nombrado catedratico del convento de S. Gregorio de Va-
lladolid (1523-1526), Estudio General de la provincia de Castilla, convento reformado y de
gran importancia. Alli estudiaran grandes figuras posteriores: Carranza, Cano, Luis de Grana-
da. Posteriormente gana la catedra de Prima de la Facultad de Teologia de Salamanca (1526-
1546), y desde ese momento hasta su muerte Vitoria desarrolla una actividad académica am-
plia y profunda en Salamanca, dando los cursos ordinarios de teologia en la Universidad y
formando a un elevado grupo de discipulos. Cada afio pronunciaba una Releccion (leccion
magistral solemne ante toda la Universidad) prevista por las constituciones de la Universidad.
Vitoria dié un realce y una altura cientifica a este acto como jamas habia tenido antes. Pro-
nuncidé quince Relecciones que marcaron un hito en su produccion cientifica y que eran espe-

radas con gran expectacion.

Vitoria fue apodado "el Socrates moderno" porque apenas publico nada; tenia una
cierta aversion a publicar superficialmente como hacian otros. Pero, en cambio, su obra con-
sistid en una docencia amplia y en crear un grupo de excelentes discipulos, que formaran es-
cuela y que son los que publicaran obras inmortales, plasmando asi el espiritu de su maestro.
Sin duda alguna su obra mas famosa y conocida son sus Relecciones Teologicas, de las que se
conservan trece. Las preparaba esmeradamente durante todo el afio, seleccionando cuidado-
samente el tema (que solia ser de candente actualidad). Estaban redactadas en latin, duraban
mas de dos horas seguidas y eran pronunciadas por el profesor de turno ante el claustro y los
alumnos de toda la Universidad, por eso debian tener lugar en un dia festivo. La primera edi-
cion aparecid en Lyon en 1557 (la edicion moderna mas asequible y bilingiie es la de Ur-

danoz, ed. BAC, 1960).



20

Domingo de Soto (1495-1560). Junto con Vitoria es el segundo gran renovador de
la Teologia Escoléstica en el siglo XVI. Dominico y compaiero de catedra durante veinte
afios en Salamanca. Se formo en el nominalismo para pasar después al tomismo. Con una gran
formacion filosofica y una fuerte orientaciéon moral en su labor teologica, cosa que confirma-

ba la linea emprendida por Vitoria.

Nace en Segovia en 1495 de una familia sencilla de campesinos. Estudia Artes en
la recién fundada Universidad de Alcala (1510-1516). Va a Paris a ampliar sus estudios y re-
side en el Colegio de Santa Barbara; obtiene el grado de maestro en Artes. Fue alumno de
Juan Mair y de Juan Celaya (1516-1519). Al mismo tiempo empieza a estudiar Teologia en el
Colegio-Convento dominico de Saint Jacques. Alli tiene como profesor (joven atin) a Vitoria,
el cual marca un viraje profundo en su trayectoria intelectual: pasa del nominalismo complu-
tense al tomismo renaciente. Vuelve a Alcald donde empieza la docencia en Artes al tiempo
que acaba Teologia (1519-1524). Reside en el Colegio de San Ildefonso. En verano de 1520
obtiene una céatedra en la Facultad de Artes de Alcala, que ejercera durante cuatro afios. Viaja
a Montserrat en busca de orientacion espiritual y en 1524 ingresa en el convento dominico de

San Pablo de Burgos, con casi 30 afios.

Se establece en San Esteban de Salamanca (1525) donde permanecerd ya hasta el
final de su vida (1560), con diversos viajes y salidas. Alli convive con Vitoria que por esos
afios gana la catedra de Prima. De 1526 a 1532 son afios de estudio intenso y profundizacién
en su formacion teolodgica. En 1532 gana la catedra de Visperas de la Facultad de Teologia de
Salamanca. Al mismo tiempo recibe el doctorado en teologia de manos de Vitoria. Desde ese
momento serd el maximo colaborador del Maestro Vitoria en la tarea de renovacion teologica
iniciada por €l en Salamanca. De 1532 a 1549 ejerce la docencia como catedratico de Vispe-
ras. Alli explicara la Suma y las Sentencias en afios sucesivos. También en este periodo pro-

nuncia diez Relecciones.

Teodlogo en el Concilio de Trento (1545). Carlos V le nombra tedlogo imperial pa-
ra ir a Trento. Alli destaco como un buen tedlogo (lector salmantinus). Sus intervenciones
mas importantes fueron sobre la justificacion (Sess.VI). Por estas fechas tiene lugar la polé-
mica con Catarino sobre la predestinacion. Al interrumpirse el Concilio se traslada a Augs-
burgo por deseo del Emperador para preparar el Interim. En 1548 es nombrado confesor del

Emperador.



21

Regresa a Salamanca para ocuparse de la docencia y de la publicacion de diversos
libros. Pero ante la imposibilidad de atender la catedra de Visperas, por la gran cantidad de
negocios que le reclaman, renuncia a la misma. Llega al cenit de su prestigio teoldgico cuando
M. Cano renuncia a la catedra de Prima, la Universidad le asigna a Soto la catedra sin oposi-
cion (1552). Fue como un homenaje de la Universidad a su gran saber y a sus méritos. Muere
en Salamanca el 15 de noviembre de 1560. Su gran discipulo fray Luis de Leon hizo la ora-

cion funebre.

Al contrario que Vitoria, Soto tiene una produccion literaria amplisima. Sus prin-
cipales tratados teologicos son: De iustitia et iure (Salamanca 1554); Commentarium in IV
Sententiarum (Salamanca 1560); De natura et gratia (Venecia 1547). Se conservan asimismo

once Relecciones Teologicas.

Melchor Cano (1509-1560). Fue el gran sistematizador del método teologico res-
taurado en la Escuela de Salamanca. La obra de su vida fue el tratado De locis theologicis el
cual contribuird decisivamente a la renovacion de la Teologia y procurard medios eficaces
para la labor apologética contra los protestantes. Se distingue por su originalidad en el plan-
teamiento general de la obra, pues aunque parte de Sto. Tomds y Vitoria, hace una elabora-
cion nueva de los "lugares teologicos": por la riqueza de su erudicion, por la claridad y fir-
meza de su pensamiento, y por la belleza de la forma literaria latina que emplea (sin duda es

el mejor estilista entre los escolasticos de corte humanista).

Nace en 1509 en Tarancén (Cuenca). En Salamanca discurre el primer periodo de
su vida (1523-31). Ingresa en el Convento dominico de San Esteban de Salamanca con quince
afios; alli realiza los estudios de Filosofia e inicia los de Teologia, cuando Vitoria acaba de
llegar a la Facultad salmantina (1527); acabara siendo su discipulo predilecto, de quien alaba-
ra su gran talento. Marcha al convento de San Gregorio de Valladolid (1531-1542); es un
tiempo de formacién y maduracion espiritual y académica. Acabados sus estudios desempena
alli mismo diversas tareas docentes (lector de Filosofia y titular de la segunda céatedra de Teo-
logia). Alli coincide con Bartolomé de Carranza con quien tiene diferencias fundamentales en
el enfoque de las cuestiones teoldgicas y espirituales, que con el tiempo se irdn agravando
(hasta llegar a la triste colaboracion de Cano en el proceso inquisitorial futuro contra Carran-

7a).



22

Gana la catedra de Sto. Tomas de la Universidad de Alcalad (1542-1546). Su es-
tancia alli coincide con la muerte del gran maestro nominalista Juan de Medina. Con M. Cano
comienza una época de predominio tomista: ¢l implanta y hace triunfar en Alcala el espiritu y
el método de Vitoria, i.e., los nuevos aires de la Escoléstica renovada. Al morir Vitoria y en-
contrarse Soto en Trento, Cano oposita y gana la catedra de Prima de Salamanca (1546-
1551). Alli desarrolla su magisterio continuando la labor de su Maestro Vitoria, con gran éxi-
to también. Es nombrado tedlogo imperial para la segunda etapa del Concilio de Trento
(1551). Sus intervenciones son muy sonadas (como muestran los amplios resimenes del se-
cretario del Concilio Massarelli). Interviene sobre los sacramentos de la Eucaristia y Peniten-
cia, y sobre el sacrificio de la Misa. Es nombrado por Julio III obispo de Canarias (1552). Por
esta causa Cano renuncia a la catedra de Prima de Salamanca, pero un poco después también
presenta la renuncia a la sede episcopal. Parece que el mdvil de estas renuncias fue su gran
deseo de acabar el tratado De locis, bastante avanzado ya, pero que no hallaba tiempo para
poder concluirlo. Para ¢l esta era la mayor aportacion que podia hacer a la Teologia y a la

misma Iglesia. Para trabajar con paz se recluye en el convento de Piedrafita (Avila).

Se traslada a Valladolid a causa de la gran cantidad de consultas y asuntos de la
Corte (1554-1557). Alli reside de nuevo en San Gregorio, donde también desarrolla cierta
actividad docente en el convento. Al ser nombrado prior del Convento de San Esteban se tras-
lada a Salamanca (1557-60). Es elegido provincial de Castilla pero el Papa Paulo IV no le
confirma en el cargo (a causa de un dictamen teoldgico suyo sobre la guerra entre Felipe Il y
el Papa). Al morir Paulo IV viaja a Roma (1559) y logra la confirmacion de su sucesor Pio
IV. Muere en Toledo (1560), cuando se encontraba realizando alli una visita al convento do-

minicano en calidad de Provincial cuando contaba tan solo 51 afos.

Cano escribié dos Relecciones teologicas escritas en 1547 y 1548; publicadas en
Salamanca en 1550. Aunque la base fueron las Relecciones académicas que pronuncid esos
afios, el texto publicado es mucho mas amplio y responde a los trabajos preparatorios del
Concilio tridentino, que iba a tratar de esta materia. Pero su gran obra fue el famoso tratado
De locis theologicis publicado a su muerte en Salamanca (1563), en el que estuvo trabajando
toda su vida y que dejo inacabado (solo escribi6 12 de los 14 libros previstos). Esta obra mar-
ca un hito en la historia del pensamiento teoldgico moderno, y tuvo una influencia decisiva en
el desarrollo ulterior de la Teologia. Poco tiempo después se establecen en las Facultades de
Teologia las catedras De locis (asi llamadas) en las que se estudia y aplica el método teologi-

co contenido en la obra de Cano. Asimismo la apologética catolica de fines del XVI en ade-



23

lante se beneficiard grandemente de esta Teologia renovada y que se basa en el método teolo-
gico de los Loci de Cano. Del éxito e influencia de la obra principal de Cano habla el si-
guiente dato: el tratado De locis theologicis (junto con las Relecciones ) se editd 32 veces

entre 1563 y 1900.

El tratado De locis es una obra clasica de metodologia teologica que recoge y sis-
tematiza las ansias de reforma de la Teologia propios de la Escuela de Salamanca. No es una
obra puramente personal, pues recoge y sistematiza el método cientifico y la praxis de la Es-
cuela. Cano es, por tanto, el gran teorizador del método teologico, comun a la Escuela Sala-
mantina. El objetivo de esta obra es hacer una epistemologia teoldgica fundamentada cienti-
ficamente, cosa urgente en aquella coyuntura histdrica puesto que en la controversia teoldgica
con protestantes y humanistas no habia una base comun a cerca la naturaleza y método de la
Teologia, sobre la cual poder aclarar las graves cuestiones doctrinales suscitadas. Por ello
habia que comenzar asentando bien los principios mismos de la Teologia. A esto va la obra de

Cano.

Junto con la buena labor de renovacion teologica llevada a cabo por la Escuela de
Salamanca, hay que citar también a la Universidad de Alcala, fundada por Cisneros en 1508,
con una orientacion netamente teolodgica y humanistica, donde se formaron una buena parte
del alto clero y de la intelectualidad espafiola del siglo XVI. Quiza el fruto més sazonado de
su labor cientifica sea la Biblia Poliglota Complutense, primera en su género y que proporcio-
nod un instrumento de primera magnitud en trabajo teologico. Esta obra monumental fue com-
puesta tipograficamente en los talleres del impresor Arnao Guillén de Brocar (el "Brocense"
), en Alcala, de 1514 a 1517. En opinion de los expertos es una auténtica joya del arte grafico,
por la perfeccion y buen gusto con que esta editada. La obra fue aprobada por el Papa Leon X

el 22 de marzo de 1520 y se hicieron 600 ejemplares.

Entre los te6logos complutenses destacaron Pedro Sanchez Ciruelo (1470-1554).,
Juan de Medina (1490-1546) y Cipriano de la Huerga (1514-1560), escriturista insigne. En la
Facultad de Artes profesores famosos de primera hora fueron: Demetrio Ducas (el Cretense) y
Hernén Nufiez (el Pinciano) de griego; Alonso de Zamora y Pablo Coronel (judios conversos
ambos), de hebreo. Cisneros intentd contratar al propio Erasmo, pero este siempre se negd a
venir a Espafa: "non placet Hispania" decia (no fue, sin duda, por falta de incentivos econo-
micos). El otro gran maestro humanista fue Elio Antonio de Nebrija, que explico retorica des-

de 1513 hasta 1522.



24

3. La Reforma eclesidstica. La obra del Concilio de Trento (1545-1563)

Abordamos ahora el tema central de todo este periodo histérico. En efecto, todas
las ansias de reforma eclesidstica tendran su culminacién en el Concilio de Trento, que des-
pués de improbos esfuerzos logra abrir sus sesiones en 1545. Ademas el Concilio sale al paso
de una necesidad urgente del momento: clarificar el dogma cristiano frente a las teorias lute-
ranas. Trento realiz6 cumplidamente ambos objetivos y se puede afirmar que fue uno de los
Concilios de mayor trascendencia de la Historia de la Iglesia. Fue este Concilio el que solu-
ciond definitivamente la situacion de crisis eclesiastica y religiosa que la Iglesia venia arras-
trando desde siglos atrds. Fue el motor de la Gran Reforma Catolica operada en esta época en
todos los ordenes. A partir de aqui los esfuerzos de la Iglesia consistiran primordialmente en

la aplicacion de la obra del Tridentino.

El Concilio de Trento fue uno de los mas largos y ricos en contenido de todos los
celebrados en la Iglesia. Tuvo XXV Sesiones y dur6 18 largos afios (con algunas interrupcio-
nes): desde 1545 hasta 1563. Sus trabajos se desarrollaron en tres etapas o periodos sucesivos,
bajo tres Pontifices distintos: Paulo III, Julio III y Pio IV quién lo clausur6 y aprobd. Su labor
fue tanto dogmatica (frente a las errores protestantes) como reformatoria o disciplinar (frente
a la crisis eclesiastica moderna); en ambos 6rdenes hizo una aportacion fundamental de la
cual vivio la Iglesia pujantemente hasta el advenimiento de los absolutismos politicos de mi-

tad del siglo XVII.

Aunque no se logré una efectiva participacion de los protestantes (repetidamente
intentada), fue sin embargo un Concilio verdaderamente universal en el que hubo una nutrida
representacion de todo el Orbe Catolico Occidental. De Trento la Iglesia sali6 renovada y for-
talecida en todos los ordenes. Especialmente significativo fue el fortalecimiento del Papado
después de una larga época de crisis de autoridad producida por las corrientes conciliaristas.
Expondremos a continuacion esquematicamente el desarrollo de las tres etapas de Trento y los

logros principales.

Primer periodo (1545-1547). El Papa Paulo III asumiendo directamente la direc-
cion de la Reforma Catolica fue quién tras no pocas dificultades (planteadas por la rivalidad
politica entre Carlos V y Francisco I, asi como por las exigencias desmesuradas de los protes-

tantes), logr6 realizar la apertura del Concilio que tuvo lugar en la pequefia ciudad alpina de



25

Trento en la frontera del Imperio Aleman, el 13 de diciembre de 1545. Se decidio desde el
principio tratar paralelamente de las cuestiones doctrinales (puntos controvertidos de la Fe
con los protestantes) y de las cuestiones de reforma eclesiastica (temas practicos relativos a la

pureza de costumbres y a la organizacion eclesiastica, o pastorales).

En esta primera etapa en el plano doctrinal se tratd de las Fuentes de la Revela-
cion (Sesion IV): canon biblico; valor paritario como cauces de transmision de la Revelacion
divina de la Tradicion Apostolica junto a la Sagrada Escritura; autenticidad de la edicion Vul-
gata de San Jeronimo. Del Pecado original sus consecuencias y su transmision (Sesion V).
Asimismo de la Justificacion cristiana (Sesion VI), que era el nucleo de las divergencias con
los protestantes: frente a la corrupcion absoluta de la naturaleza humana, la justificacion por la
sola Fe (sin las obras) y la negacion de la libertad humana para hacer el bien, el Concilio
afirma que el hombre resulta herido (dafiado) por el pecado original pero no corrompido, que
la justificacion supone la transformacién interior del hombre por el perdon del pecado y la
comunicacion de la filiacion divina, que ademas de la Fe es preciso realizar obras moralmen-
te buenas, en las que la gracia divina y la libertad humana se entrelazan mutuamente. Por ul-
timo se aprobd la doctrina sobre los siete sacramentos en general, y se estudiaron los sacra-

mentos del Bautismo y Confirmacion, en particular (Sesion VII).

En el plano disciplinar se aprobd sendos decretos sobre la interpretacion autorita-
tiva de la Sda. Escritura (frente al /ibre examen protestante); sobre las catedras de Biblia en
didcesis y Universidades con vistas a mejorar la formacion de los candidatos al sacerdocio;
sobre la predicacion de la Palabra de Dios; sobre la obligacion de la residencia episcopal en

sus didcesis; y sobre el gobierno de las didcesis por los obispos.

En este momento se declard una epidemia de tifus en Trento y el Concilio de-
cide su traslado a Bolonia (Sesion VIII de marzo de 1547). Alli se contintian los trabajos pero
sin aprobar decreto alguno, a la espera del desenvolvimiento de los importantes acontecimien-
tos que estaban teniendo lugar (batalla de Miihlberg en la que Carlos V vence a los protestan-
tes de la Liga de Esmalcalda; 24-1V-47). Durante las conversaciones entre Paulo III y Carlos
V para continuar el Concilio en Trento con la presencia ya de los protestantes, murid el Papa
(10-X1-49) y hubo que esperar que el nuevo Pontifice Julio III convocara de nuevo el Conci-

lio.



26

Segundo Periodo (1551-1552). El Concilio se volvid a abrir de nuevo en Trento
en mayo de 1551, con la presencia ya de obispos alemanes (ademés de italianos, espafioles,
etc.), pero no de obispos franceses por la oposicion de Francisco I. Los trabajos en el aspecto
doctrinal se retomaron donde se habian quedado y se elaboraron decretos sobre los sacramen-
tos de la Eucaristia, Penitencia y Uncidn (Sesiones XIII a XV). Los decretos sobre el Sacrifi-
cio de la Misa y sobre el Sacramento del Orden, ya Gltimados no se aprobaron entonces por
las graves dificultades que hicieron peligrar la continuidad el Concilio. En el plano disciplinar
solo di6 tiempo a presentar un decreto de reforma sobre la jurisdiccion de los obispos, la cola-
cion de ordenes sagradas y algunos puntos sueltos sobre los religiosos, pero no acabd de en-

trar en el fondo de las cuestiones.

En efecto, la llegada tan decisoria de las delegaciones protestante (desde octu-
bre de 1551 hasta febrero de 1552) y las tractativas subsiguientes acabaron en un rotundo fra-
caso a causa de las exigencias inaceptables de los protestantes (por ejemplo la revision de
todos los decretos ya aprobados; la superioridad del Concilio sobre el Papa, etc). A ello se
afiadiod la grave situacion politica derivada de la traicion al Emperador de Mauricio de Sajonia
y su alianza secreta con Francia, que acabo en guerra declarada. En abril de 1552 se publicaba
de nuevo la suspension del Concilo (Sesion XVI). Se abre aqui un periodo de interim con la
eleccion del Papa Paulo IV (el Papa Caraffa) (1555-1559), rigorista extremo, antiespafiol y
contrario a la idea del Concilio. Se elabora un programa de reforma pontificio y se hace entrar

en juego la Inquisicion Romana con el fin de contener el impetu del protestantismo.

Tercer Periodo (1561-1564). Después de nueve aflos de interrupcion no parecia
facil retomar el pulso al Concilio. Fue principalmente la expansion del calvinismo en Francia
(los hugonotes) y el peligro de una apostasia paralela a la alemana, la que incité al nuevo Papa
Pio IV (1559-1565) a pensar en la continuacion de Trento. Pero el problema que se planteaba
ahora era ‘continuacion’ o ‘innovacion’ (el mismo, o un nuevo Concilio), acerca de lo cual
estaban divididos los reinos cristianos. Al final se convocé el Concilio en Trento y se dejo el
asunto indeciso. El tercer periodo fue inaugurado el 18 de enero de 1562 (Sesion XVII). Los
protestantes respondieron con una negativa rotunda a la invitacion a participar. Los obispos
alemanes renunciaron a asistir alegando el deseo de no perturbar la paz religiosa de Augsbur-
go (1555). En cambio, la gran novedad era que asistirian los obispos franceses por primera

VCZ.



27

Se comenzd por los temas de reforma retomando el tema del deber de residen-
cia de los obispos, y en concreto el nlicleo de esta cuestion: si era de derecho divino o de de-
recho eclesiastico; pero como sustrato del tema estaba el ius divinum del espiscopado mismo
como institucion, lo cual en aquel momento, con una eclesiologia todavia muy imperfecta,
provocaba recelos y dificultades sobre la relacion Papa-Obispos y evocaba el fantasma del
Conciliarismo (de infeliz memoria). Todo ello provocd graves desacuerdos entre los padres
conciliares (1? crisis conciliar). En vista de lo cual se paso a los temas dogmaticos dilatando la
solucion de los problemas planteados sobre la reforma eclesiastica. De este modo se llega a
los decretos sobre el uso de la Eucaristia y sobre el Sacrificio de la Misa (Sesiones XXI y

XXII, de julio y septiembre 1562).

Se debia tratar a continuacion del Sacramento del Orden sagrado y del proyecto
general de reforma. Se plantea de nuevo la cuestion del ius divinum de la institucion episco-
pal, y se proponen diversos memoriales de reforma. El desacuerdo y la confusion son muy
grandes (la Gran crisis conciliar), cuando en este momento mueren dos de los legados ponti-
ficios en breves dias (cardenales Gonzaga y Seripando). El nuevo legado Morone, experto
diplomatico, sera quién logre reconducir el Concilio hasta llevarlo a buen puerto. Durante 10
meses (IX de 1562 a VII de 1563) estuvieron atascados los trabajos conciliares. Por fin se
comienza a preparar la Sesion XXIII que marcé el viraje del Concilio. Se aprueba el decreto
sobre el Sacramento del Orden limitandose a aclarar los puntos conflictivos con los protestan-
tes y a afirmar que los Obispos son sucesores de los Apostoles, pero sin determinar las rela-
ciones Papa-Obispos, para lo cual la teologia se revelaba atn inmadura (Sesion XXIII de 15-

VII-63).

El decreto de Reforma fue uno de los més importantes de todo el Concilio; en €l
se aprueba, como cuestiones fundamentales entre otros temas, la obligacion de residencia de
los Obispos en su didcesis y la ereccion de los Seminarios diocesanos, dando asi un impulso
decisivo al grave problema de la formacion de los candidatos al sacerdocio (Sesion XXIII de
15-VII-63). Ademés Morone, recogiendo los anhelos de reforma manifestados por todos, ela-
bor6é un magno proyecto de Reforma de 42 articulos cuyo contenido se puede resumir asi:
regulacion del nombramiento y deberes de cardenales y obispos; organizacion anual de sino-
dos diocesanos y trienal de provinciales; la visita pastoral de la diocesis por el Obispo; la re-
forma de los cabildos catedrales; la provision de las parroquias y la predicacion parroquial; la
reforma de las Ordenes Religiosas (algunas normas generales sobre admision, noviciado y

clausura). Sin temor a exagerar se puede decir que los Decretos de Reforma, salidos del pro-



28

yecto de Morone, forman el ntcleo de lo que suele denominar la Reforma Tridentina. La ley
interna a que obedecen se puede resumir asi: ante todo la salud de las almas (Sesion XXIV
de 11-XI-63). En la misma Sesion se aprob6 también la Doctrina sobre el Sacramento del
Matrimonio (indole sacramental, etc.), y también un decreto de reforma sobre el Matrimonio

(Decreto Tametsi) sobre la forma canonica de la celebracion y los matrimonios clandestinos.

Se llegaba asi al final del Concilio en la Sesion XXV (3 y 4-XII-1563) en la
que se aprobaron decretos sobre el Purgatorio, las Indulgencias y el Culto a los Santos; tam-
bién se aprobd el Decreto General de Reforma que recogia los puntos restantes del gran pro-
yecto de Morone, y otro decreto Sobre la Reforma mondstica. Como quedaban algunas tareas
pendientes de importancia, se prepar6 un decreto por el que se confiaba al Papa la preparacion
del Misal y Breviario Romanos; y la elaboracion de un Catecismo y un Indice de libros
prohibidos. Finalmente todos los Decretos tridentinos (de los tres periodos) fueron leidos
publicamente en la misma Sesion XXV y aprobados por unanimidad. El Papa Pio IV, después
de recibir y estudiar todo el material del Concilio, aprob6d verbalmente el contenido (26-1-
1564), y el 30 de junio de 1564 se publicé la Bula Benedictus Deus (con fecha de 26-1-1564)

en la que oficialmente se aprobaban todos los Decretos del Concilio Tridentino.

Si el Concilio de Trento tuvo una importancia decisiva y fue eficaz en la tarea
de la ansiada Reforma de la Iglesia, ello se debi6 en buena medida a que los Papas siguientes
(es decir, Pio IV, Pio V, Gregorio XIII, Sixto V y Clemente VIII) pusieron todo su empefio en
la ejecucion del Concilio de Trento al que consideraron como la regla Gltima de la Fe y la
disciplina catdlicas. Pio IV nombré enseguida (2-VIII-1564) una Congregacion de Cardena-
les para la interpretacion auténtica de los decretos tridentinos y su ejecucion. En todo ello
jugd también un papel primordial la accion del cardenal nepote Carlos Borromeo, modelo de

obispo tridentino.

Se enviaron nuncios a todos los paises con objeto de obtener de los Principes Cris-
tianos la aceptacion oficial del Concilio. Tarea que no resultd facil pero que se llevo a cabo
con gran tenacidad por la Santa Sede y que obtuvo los mejores resultados. ;Cual fue la actitud
de los Principes cristianos? Venecia y los Estados Italianos lo aceptaron inmediatamente y sin
condicion alguna. Igualmente Portugal y Polonia. Felipe II acepto6 los decretos tridentinos en
sus estados de Espafia, Napoles, Paises Bajos, y América, con la clausula "salvos los derechos
reales". El Emperador Fernando I no lo acepté en Alemania hasta 1566. Mas dificultad hubo

en Francia donde se aceptaron incondicionalmente los decretos dogmaticos pero se rechaza-



29

ron los decretos disciplinares. Pero los obispos fueron introduciéndolos paulatinamente en sus
diocesis. La aceptacion oficial y expresa por parte del gobierno francés no se dio hasta 1615,
es decir, 51 afios después de la clausura de Trento. Multitud de Sinodos Provinciales fueron
promulgando y aplicando en todas las didcesis los decretos tridentinos, que se convirtieron en

la sustancia de la legislacion catdlica.

El propio Papa Pio IV inici6 enseguida la aplicacion mas estricta de las normas de
reforma en su persona y en la Curia Pontificia. La Reforma Eclesiédstica habia triunfado fi-
nalmente en la Iglesia (al triunfar en la Cabeza ) y comenzaba a ponerse en practica. Por la
bula Iniunctum nobis (13-X1-1564) publico el Papa un Simbolo (Professio Fidei tridentina ),
conforme a las decisiones doctrinales tridentinas, prescribiéndolo para toda la Iglesia. Por la
Constitucion Dominici gregis custodia (24-111-1564) public6 una lista de libros prohibidos,
que consta de 10 reglas concretas. También erigié en Roma uno de los primeros Seminarios

Tridentinos .

Pero quiza el principal impulsor de la Reforma Tridentina fue el Papa Pio V
(1565-1572), que hizo de este objetivo el nucleo de su programa de gobierno. Envi6 a todos
los obispos la Edicion Oficial de los Decretos Conciliares para que les sirviera de norma.
Siguiendo, ademas, una recomendacion del Concilio publicéd el famoso Catecismo Romano
para parrocos (1566), una especie de manual de la Doctrina Cristiana basado en las definicio-
nes de Trento. También realiz6 la edicion del nuevo Breviario y Misal corregidos, cuya refor-
ma se habia iniciado ya en Trento sin llegarse a ultimar. Mas tarde Sixto V y Clemente VIII
publicaron la version corregida del texto de la Biblia Vulgata (llamada Sixto-Clementina), de

acuerdo también con el deseo expresado en el Concilio en el primer periodo.

Trento fue la respuesta de toda la Iglesia y su supremo Magisterio a la Reforma
Protestante, al mismo tiempo que la realizacion posible, aunque no perfecta, del deseo de
reforma interior de la Iglesia, sentido como necesario desde hacia tiempo. Por un lado pro-
nuncié definiciones dogmaticas claras y profundas en todas las cuestiones doctrinales plan-
teadas por los protestantes, pero sin dividir ni hacer cuestion de lo que no se habia dividido de
por si. La unica excepcion a esto fue el tema del Primado del Papa, tan atacado por Lutero y
los protestantes, y que no se zanjo en decretos particulares y explicitos sobre este tema doctri-
nal. Hay que decir, sin embargo, que la autoridad del Papa quedé fortalecida por la via de los
hechos (convocacion, direccion, y aprobacion; aceptacion por todos de su autoridad en su

gjercicio practico). No se abordo este dificil tema en Trento a causa del "fantasma" del Conci-



30

liarismo, todavia bastante extendido (la teologia catdlica no estaba ain madura); y también
porque comprometia la suerte misma del Concilio; de otra parte ya en el Concilio de Ferrara-

Florencia se habia tocado este tema.

Por otro lado en el aspecto disciplinar y de reforma jugd un papel no menos deci-
sivo: contrapuso la Reforma Catolica, ya en parte iniciada, a la Reforma Protestante, pero sin
resucitar sencillamente la Edad Media, sino modernizando la legislacion y la cura de almas,
intentando resolver los defectos existentes de acuerdo con el verdadero espiritu cristiano y las

nuevas exigencias de los tiempos.

No fue un Concilio de la Cristiandad indivisa, como el Lateranense IV o el de
Constanza, ni goz6 de la presencia de un Papa-Rey, o del Emperador, como en otros tiempos.
Fue un Concilio que tuvo que enfrentarse con graves dificultades para realizar su labor, y so-
bre todo, tuvo que enfrentarse con el espiritu moderno , antropocéntrico y autonomo, que ya
empezaba a aparecer después del Renacimiento y de Lutero. Fue también un acto de "examen
de conciencia" y de propia renovacion de la Iglesia, sumida en una profunda crisis desde si-
glos. Se puede afirmar que Trento supone la realizacion de la verdadera Reforma Eclesiasti-
ca, tan esperada desde tiempo atras, y ya de alguna manera incoada por algunas fuerzas de
base en la Iglesia. Ahora la Reforma es asumida y dirigida con todas sus consecuencias desde

la Cabeza de la Iglesia y secundada por todo el Pueblo de Dios.

Si hemos de ser justos se debe afirmar que los decretos tridentinos aportaron a la
Iglesia sustancialmente un mensaje lleno de esperanza y optimismo que muchas veces ha sido
olvidado o tergiversado. Trento no fue el ‘martillo de herejes’, o la fuerza siniestra que frend
la vitalidad de la Cristiandad, sino mas bien todo lo contrario. A pesar del pecado original y
de los estragos causados por este en el hombre, la naturaleza humana no ha sido destruida
(como insinuaba Lutero), sino que conservaba su capacidad para realizar obras meritorias en
uso de su libertad moral y con el auxilio de la gracia divina. Asimismo la razon natural, otor-
gada por Dios al hombre, no estaba abocada irremisiblemente al error debiendo refugiarse en
la pura Fe, sino que podia investigar y profundizar de algin modo en los misterios divinos de
la Revelacion; podia comprender las relaciones existentes entre la criatura y el Creador, de tal
modo que el conocimiento humano no se limitaba a la esfera de puramente sensible. En defi-
nitiva, en la justificacion cristiana del hombre, este no permanece pasivo e insensible, sino
que coopera libremente junto con la gracia sobrenatural, de tal modo que sus obras son meri-

torias. Asi, frente al pesimismo antropoldgico protestante, se alza una equilibrada y valiente



31

afirmacion de la dignidad y capacidad del hombre que sigue siendo imagen de Dios, su Crea-
dor, y que es transformado interiormente por la obra redentora de Jesucristo hasta llegar a ser
‘hombre nuevo’, hijo de Dios. No es, pues, Trento un Concilio oscurantista, retrogrado, como
algunos han pretendido presentarlo con evidente injusticia y falta de rigor histérico; sino de-
fensor de los valores humanos y cristianos fundamentales; de ¢l sale una sana concepcion del
hombre como criatura racional y libre, capaz de obrar el bien moral, y de cooperar en su pro-
pia justificacion cristiana. Asi rectificd. siguiendo las inspiraciones de lo Alto, una antropolo-
gia deficiente y equivocada en ciertos aspectos, que venia imponiéndose en Europa desde la
gran crisis cultural y filosofica de la Baja Edad Media, y que explot6 con virulencia a través

de la Reforma Protestante.

La influencia e importancia del Concilio de Trento queda, por lo demads, demos-
trada por el hecho incontestable de que en el marco de la obra realizada por este Concilio se
desarrollé toda una época de la vida de la Iglesia durante tres siglos. Y cuando, después de
tres siglos, se volvio a reunir un Concilio Ecuménico (el Vaticano I en 1869) el punto de
arranque de los trabajos fue precisamente las cuestiones que Trento habia dejado sin resolver:
la doctrina sobre la Iglesia y su estructura jerarquica, aparte de otros temas suscitados por los
nuevos tiempos. Solamente con el Concilio Vaticano II comienza propiamente una nueva
época de renovacion intraeclesial de gran portada, que sustituye de alguna manera (dentro de
la continuidad en lo esencial) a lo que se ha so6lido llamar el sistema eclesial tridentino, cuyo

valor y eficacia ha durado practicamente hasta nuestros dias.

Asi se puede afirmar que el Concilio de Trento ha dejado en la sobra a todos los
demas Concilios anteriores, por su duracion y, mas ain, por su extension, multiplicidad y
oportuna modernidad de su accidn; por la profundidad y valor de sus definiciones doctrinales;
por el buen sentido de sus disposiciones disciplinares; por el nimero y prestigio de los tedlo-
gos y sabios que intervinieron; y, finalmente, por sus efectos ulteriores, logrando realizar la
auténtica Reforma Eclesiastica Catdlica. Se cerrd, de este modo el ciclo doloroso que se
abriera con las rupturas histéricas de los inicios del siglo XIV. Europa habia quedado rota
religiosamente en dos pedazos, pero la Iglesia habia superado la prueba y salia fortalecida
interiormente dispuesta a abrirse con eficacia hacia nuevos horizontes misionales de largo

alcance (América, Asia, Filipinas...).

sk sk sk s s sk ok



32

Bibliografia basica

Adjuntamos a continuacion las principales obras de conjunto sobre Historia de la
Iglesia e Historia de la Teologia, en el periodo estudiado. Afiadimos referencia a algunos
Atlas Historicos que nos parecen utiles como complemento de estudio. En dichas publicacio-
nes se puede encontrar abundante bibliografia complementaria sobre temas particulares rela-

cionados.

- B. Llorca-R. Garcia Villoslada-F.J. Montalban, Historia de la Iglesia Catdlica, BAC, Ma-
drid  1987-91, vol. 3.

- K. Bihlmeyer-H. Tiichle, Storia della Chiesa, Morcelliana, Brescia 1989, vol. 3.

- J. Lorz, Historia de la Iglesia desde la perspectiva de la historia de las ideas, ed. Guada-

rrama, Madrid 1962.
-H. Jedin (dir.), Manual de Historia de la Iglesia, Herder, Barcelona 1972-ss, vol. 4-5.
- G. Bedouelle, La Historia de la Iglesia, Edicep (col. Amateca, vol. 14), Valencia 1993.
- J. Orlandis, Historia de la Iglesia Antigua y Medieval, Epalsa, Madrid 1974.
- J.L. lllanes-J.1. Saranyana, Historia de la Teologia, BAC (Sapientia Fidei), Madrid 1995.
- B. Mondin, Storia della Teologia, Ed. Studio Domenicano, Bolonia 1996, vol. 3.
- M. Grabmann, Historia de la Teologia Catdlica, Espasa-Calpe, Madrid 1940.
- M. Andrés (dir.), Historia de la Teologia Espariola, FUE, Madrid 1983-87, 2 vols.

- M. Andrés, La Teologia Espaiiola en el siglo XVI, BAC maior, Madrid 1976, 2 vols.



33

- Josep 1. Saranyana, Grandes Maestros de la Teologia, ed. Atenas, Madrid 1994.

- A. Royo Marin, Los Grandes Maestros de la Vida Espiritual, BAC (n.347), Madrid 1990.
- H. Jedin, Breve historia de los Concilios, Herder, Barcelona 1960.

- Q. Aldea, (dir.), Diccionario de Historia Eclesiastica de Espana, CSIC, Madrid 1972-75.
- B. Mondin, Dizionario dei Teologi, ed. Studio Domenicano, Bolonia 1992.

- L. Suérez Fernandez, Humanismo y Reforma Catdlica, Ed. Palabra, Madrid 1987.

skskskskskkk
- H. Jedin, Atlas d’histoire de |'Eglise, Brepols (Bélgica) 1990.
- G. Duby, Atlas historico Mundial, ed. Debate, Madrid 1990.

- J. Roig, Atlas de Historia Universal y de Esparia, ed. Vicens Vive, Barcelona 1989, 2 vols.

Prof. Juan Belda Plans
Historia de la Teologia. Universidad de Navarra
Miembro de la Academia de Historia Eclesidstica de Valencia



