I SIMPOSIO INTERNACIONAL DEL INSTITUTO DE PENSAMIENTO
IBEROAMERICANO. UNIVERSIDAD PONTIFICIA DE SALAMANCA, 2002

Rk b b 4 2 dh dh Ih Sb Sb b b b b b S g 4

TEOLOGIA PRACTICA Y ESCUELA DE SALAMANCA DEL SIGLO XVI

Prof. Juan Belda-Plans
Facultad de Teologia de «San Démaso». Madrid

INTRODUCCION

A lo largo del siglo XVI se produce en la Universidad
Salmantina un fendmeno cultural filoséfico-teoldgico del mayor
interés, cuya profundidad e influencia pronto se hard sentir
en el mundo entero, aportando un positivo avance de la civili-
zacién occidental.

Dicho fendémeno presenta una personalidad propia que 1o
caracteriza de manera singular: es conocido generalmente con
el nombre de Escuela de Salamanca, y su origen hay que ponerlo
en relacidédn con Francisco de Vitoria, catedrdtico de Prima de
la Facultad de Teologia salmantina en el segundo tercio del
siglo XVI.

Me parece oportuno hacer algunas precisiones terminoldgi-
cas iniciales con el fin de evitar posibles confusiones.

Obviamente se podria hablar de Escuelas de Salamanca (en
plural). E1 titulo de mi ponencia, en cambio, apunta a la Es-
cuela de Salamanca (en singular). Es claro que existen diver-
sas corrientes, movimientos, o Escuelas de pensamiento en el
seno del Alma Mater salmantina en los inicios de la Edad Mo-
derna; por ejemplo la corriente nominalista, o tomista, o tam-
bién —-mas entrado el siglo XVI— la Escuela agustiniana, o je-
suitica, cuyos rasgos o limites temporales habria que preci-
sar. Sin embargo la denominacidén «Escuela de Salamanca», en
general y sin ulteriores determinaciones, se suele referir por
los estudiosos al fendmeno cultural originado por el Maestro
Vitoria (+ 1546), cuyos rasgos propios vamos a exponer.

En segundo lugar los términos «Teoria y Prdxis» designan
conceptos complejos tanto en el campo filosdéfico como en el
propiamente teoldgico. En un sentido inmediato es evidente que



se refieren al pensamiento y a la accidén (préactica); serian
equivalentes a doctrina (especulacidn, contemplacidn, razdn
pura, etc.) y practica (vida, obrar, tanto en el sentido cla-
sico del «agere» como del «facerey»).

Por otro lado, la denominacidén «Teologia Prdactica» que se
indica en el titulo, en la terminologia técnica actual, como
es sabido, se refiere a la «Teologia Pastoral». Evidentemente
aqui no lo usamos en este sentido, sino mas bien para referir-
nos al aspecto practico o vital de la teologia, que —dentro de
una visidén global o comprehensiva de la misma— no puede sepa-
rarse del aspecto tedbrico, dogmdtico, o especulativo, sino més
bien lo supone y lo exige.

Pretendemos presentar aqui un panorama general de la Es-
cuela de Salamanca, de sus caracteristicas especificas, de su
aportacidén al progreso cultural y filosdéfico-teoldgico de su
tiempo. Dentro del rico panorama del Siglo de Oro Espariol la
Escuela vitoriana destaca como un «Everest» singular, por ello
parece oportuno presentarlo como tema «a se» dentro del marco
de nuestro Simposio.

Seguiremos la siguiente estructura expositiva: primero un
apartado general sobre la Escuela de Salamanca en el marco
historico de 1la Modernidad, en el gque exponemos la nocidn, 1li-
mites y autores de la Escuela; en segundo lugar, el aspecto
concreto de 1la Teologia Prdctica en el pensamiento de los
Maestros salmantinos, vy en particular en Melchor Cano (+
1560) .

I. La ESCUELA DE SALAMANCA EN EL MARCO HISTORICO DE LA MODERNIDAD

1. Los nuevos aires culturales de la modernidad. E1 deba-
te Escoladstica-Humanismo: ¢;innovacidén o renovacion?

Es Dbien conocido el caracter fuertemente unitario del
mundo medieval como «Christianitas», o también como «Orbis
Christianus», cuya orientacidén marcadamente teocéntrica (tras-
cendente) alcanzaba todas las manifestaciones de la civiliza-
cién y de la cultura. En tal sentido el pensamiento medieval
se halla envuelto y como inspirado de algun modo por su orien-
tacidén teoldgica. Cuando hablamos de Filosofia, Derecho, Arte,
etc., no es posible separarlos de la Teologia, gue es conside-
rada por todos como la cima y el 4dpice de todas las ciencias.

De otra parte el comienzo de la Modernidad Europea esta
marcado precisamente por la ruptura paulatina de esta concep-



cidén unitaria medieval, no solo en el &ambito sociopolitico vy
religioso, sino también en el pensamiento filosdéfico y teold-
gico. Precisamente en este momento histdérico es posible descu-
brir una crisis generalizada, una especie de replanteamiento o
reorientacién de las cosas (relaciones Dios-Mundo, Dios-
Hombre; Iglesia-Estado, etc.) que afecta especialmente a la
cultura y al pensamiento de la época. Por ello se habla justa-
mente del «Ocaso» («Otorio» lo denomina Huizinga) de la Edad
Media y del amanecer de la Edad Moderna como una nueva época
histérica.

La situacidén es un mundo que desaparece (1), y contempo-
rdneamente un fuerte debate (2) entre diversas propuestas cul-
turales gque pugnan por instaurar su solucidn y sus plantea-
mientos en el alborear de una nueva época. Veamos brevemente
en qué consistidé la gran crisis de la cultura medieval, repre-
sentada fundamentalmente por la Escoldstica (mundo académico y
universitario), y cudles eran las nuevas propuestas culturales
provenientes sobre todo del Humanismo, aunque también del pro-
pio campo de la mejor Escoléastica tradicional que aspiraba a
renovarse.

La raiz profunda de la crisis del Mundo Medieval es —a

nuestro juicio— de caracter antropoldgico. Se podria definir
como una nueva y original concepcidén del hombre y de sus capa-
cidades cognoscitivas. Esto suponia una cierta disolucidn de
la sintesis filoséfica-teoldgica tomista (cuyo eje principal
era la relacidén Razdn-Fe), sustituyéndola por una concepcidn
antropoldgica voluntarista y al mismo tiempo de orientacidn
empirica. El origen de dichas ideas novedosas hay que ponerlo
en el franciscano inglés Guillermo de Ockam (+1350), de donde
arranca toda una corriente de pensamiento filosdéfico-teoldgico
(Nominalismo o Via Nova) que tendrd influencias decisivas para
la posteridad, y que dividird en dos sectores irreconciliables
el quehacer intelectual escolastico: de una parte el Realismo
o Via Antiqua, y de otra el Nominalismo o Via Nova.

Entre las multiples consecuencias de todo orden que pro-
ducen las nuevas ideas, cabe destacar ante todo la evolucidn
de la Filosofia y la Teologia hacia un Dialecticismo logicista
que enreda a los escolasticos en una densa marafia de discusio-
nes interminables sobre cuestiones abstractas y obtusas en las
gque se ocupa y Se escapa todo su vigor intelectual. La Teolo-
gia es la mas perjudicada en este momento de cambios profun-
dos. Ira perdiendo su funcidén propia de profundizacidn en 1los
datos positivos de la Revelacidn divina y se perderada cada vez
més en disputas de Escuela sobre cuestiones hipotéticas y nada
GUtiles para la vida real. A partir de ahora (a todo lo largo
del siglo XV) los escoléasticos son denominados como «dialécti-



cos» (u otros calificativos equivalentes) por sus oponentes
(que son sobre todo los intelectuales procedentes del Humanis-
mo) .

No se ha de olvidar aqui una serie de factores propia-
mente religiosos y eclesiasticos que influyeron de muchas ma-
neras en la evolucidén de las ideas y acontecimientos. Estamos
inmersos en una profunda crisis religiosa en la que los gritos
en pro de la reforma eclesidstica se hacen cada vez méas fuer-
tes y frecuentes. Es la época del declive del Papado con el
destierro de Avifibn, el cataclismo del Cisma de Occidente, vy

—tras leves conatos de reforma eclesidstica— el advenimiento
del Papado del Renacimiento hasta bien entrado el siglo XVI,
con todas sus lacras de debilitamiento moral, nepotismo, simo-
nia, mecenazgo artistico desordenado y ejercicio del poder po-
litico en la Europa de su tiempo, entre otras.

Ante un horizonte tan abigarrado y oscuro, el gran debate
de la Cultura Europea frente a la Escoladstica moribunda tiene
dos frentes principales: un primer frente interno (1), es de-
cir, las reacciones dentro del propio ambito escolastico en
contra de las aberraciones presentes, y las soluciones diver-
sas propuestas para salir de ese «coma» profundo. Aqui cabe
seflalar la corriente mistica y de orientacidédn pastoral de un
Gerson (+1429), o de Dionisio Rickel (el Cartujano) (+ 1471),
o de la Devotio Moderna con Florencio Radewijns (+ 1401) y To-
mas de Kempis (+ 1471), entre otros. Pero sobre todo hay que

referirse —ya en los comienzos del siglo XVI— a sectores de
la Escoléastica (en las Universidades de Paris, Lovaina y Sala-
manca, Ssobre todo) que reaccionan positivamente y se plantean
un cambio sustancial en la forma de filosofar y teologizar. De
entre todas ellas se impondran con vigor y originalidad singu-
lares las propuestas emanadas por la Escuela de Salamanca de
Francisco de Vitoria, que se extenderan por toda Europa y Amé-
rica influyendo decisivamente en los diversos ambitos cultura-
les y sociales. Ademds se observa un frente externo a la pro-
pia Escolastica (2), constituido por las propuestas reformis-
tas del Humanismo Cristiano, asi como también por aquellas
procedentes del Luteranismo.

Antes de pasar a la exposicidén de lo que constituye el
nicleo de nuestra exposicidén (las propuestas salmantinas),
veamos la aportacidédn del Humanismo, con especial referencia al
ambito teoldgico, aunque naturalmente hay siempre un trasfondo
mas amplio de caracter prevalentemente filosdédfico (antropold-
gico, gnoseoldgico, etc), literario y esteticista.

Desde que Lorenzo Valla y posteriormente Erasmo aplicaron
su ciencia filoldégica a la Sagrada Escritura el debate Huma-
nismo-Escoldastica estaba servido. Durante un tiempo estos de-



bates entre humanistas —calificados como gramaticos — y tedlo-
gos escoléasticos —calificados a su vez como dialécticos— pare-
cian revestir un caréacter personal (entre figuras singulares
de la intelectualidad de la época) y episddico. O también una
pelea en la que se discutia los limites intelectuales y terri-
toriales de las respectivas disciplinas, dado que los humanis-
tas al parecer se metian a tedlogos, invadiendo un campo
ajeno'.

Pero pronto se comprobard que la controversia tenia un
calado mucho mayor, rebasando el tema de los limites intelec-
tuales y territoriales de sus respectivas disciplinas, y en-
trando en la esfera mas explosiva de las materias sobre la Fe
y la doctrina cristiana. No se tratard pues de debates mas o
menos coyunturales, que alcanzan temas leves o superficiales,
sino por el contrario de un conflicto fundamental sobre meto-
dologia y sobre la libertad de investigacidén, qgque tenia como
trasfondo una concepcidn antitética del hombre y los valores
humanos (relaciones razdén y verdad, belleza literaria y artis-
tica, critica filoldbgica y filosofia, etc), asi como de la re-
ligidén <cristiana vy su espiritualidad (relacidén espiritu vy
obras externas, etc). La Teologia acabard situandose en el
centro de estos debates y la solucidén que se dé a los proble-
mas planteados tendrdn un alcance muy amplio.

a) Propuesta humanista

Los nuevos aires culturales de la Edad Moderna renacen-
tista afectaban a casi todos los ambitos de la vida humana vy
del pensamiento. Un rasgo fundamental del Humanismo es la ac-
titud critica ante la cultura y los métodos cientificos ante-
riores, de manera que se aplicard a fondo a una revisidn de
toda la tradicidén cientifica precedente. La visidén global vy
unitaria de la ciencia en la Edad Media tiende a perderse y se
desmembra en una pluralidad de disciplinas autérquicas, y en
general, en cada campo cientifico, se aprecia un gran interés
por el método cientifico y 1la fundamentacidén de las nuevas
ciencias: hay una gran preocupacidédn metodoldgica tipica del
Humanismo.

La Teologia no podia quedar al margen de estos nuevos im-
pulsos, teniendo en cuenta sobre todo que estaba todavia en el
centro de la vida cientifica. Pero al mismo tiempo se encon-
traba en opinidén de los humanistas en la mas triste decaden-
cia. Hablaban de la Escolastica (unica teologia al uso) en
términos exagerados y despreciativos. Para ellos es una defor-
macién lingiistica, un veneno dialéctico, o un repetir maqui-
nalmente y sin discernimiento la sabiduria escolar del pasado.

' vid. E. Rummel, The Humanist-Scholastic debate in the Renaissance and Reformation, Harvard
Univesity Press, London 1995, passim. Seguiremos aqui las buenas aportaciones de este estudio
reciente, completando o corrigiendo algunos puntos.



Esta decadencia, a los ojos del Humanismo, consistia fundamen-
talmente en su degeneracidén lingliistica; su mal dialéctico; vy
su método cientifico y pedagbgico incorrecto’.

Asi pues, las insistentes manifestaciones criticas de
los humanistas se pueden resumir en varias peticiones especi-
ficas:

a) En lugar del barbarismo medieval, la claridad (elegan-
cia) de los antiguos. Es decir, se busca ante todo la elegan-
cia y precisidén linglistica de los clasicos, en contraste con
el latin barbaro de la Escolastica. La renovacidén de la cien-
cia teoldgica deberia empezar por el cuidado de la forma lin-
giiistica. Hasta ahora habia imperado un barbarismo atroz; su
lengua era cualquier cosa menos latin’.

b) En lugar de 1la utilizacidén de la glosa, la investiga-
cidn critica de las fuentes. La ciencia medieval se habia
construido en su mayor parte sobre florilegios escrituristicos
y patristicos, sobre compilaciones juridicas y obras teoldgi-
cas de sentencia. Algo parecido ocurria en el campo filosdfico
con las obras de la tradicidén clasica grecolatina. jAd fon-
tes!: volver a las fuentes, es ahora la llamada que es atendi-
da con entusiasmo en todas partes.

c) En lugar del predominio de la autoridad, el derecho a
la opinidn personal. Un Uultimo apartado del nuevo método era
defender con la fuerza de la razdn la propia opinidén frente a
la influencia de la autoridad. En otras palabras, se da una
fuerte aspiracidén a la libertad y a la autonomia del espiritu,
que tiende a la critica de lo tradicional en defensa de la ra-
zébn y de la ciencia.

d) En lugar del procedimiento dialéctico, el método his-
torico-filoldégico. E1 afadan de reforma de los humanistas se re-
belaba especialmente contra el método de exposicidn y ensefian-
za escolasticos, contra el método dialéctico de disputas, di-
visiones y distinciones. Aungque aqui los atagues no se limita-
ban a las degeneraciones dialécticas de la Baja Escolastica,
sino que la lucha iba contra el método mismo de toda la Esco-
lastica. Asi la peticidn undnime era eliminar el método esco-
ldstico tradicional, con sus distinciones, definiciones, divi-
siones y suposiciones.

En su lugar deberia establecerse un procedimiento libre,
especialmente la Retdrica (el arte de exponer). La mayoria de
los humanistas ven en las buenas ensefianzas dirigidas a la ex-
posicidén rapida y universal de la materia, la esencia y el nu-
cleo de toda metodologia. Junto a esto se sefialan también los
principios de un método historico-filoldégico, sobre todo en el

’ cfr. J. Belda Plans, La Escuela de Salamanca y la renovacién de la Teologia en el siglo XVI,

BAC maior, Madrid 2000, sobre todo el cap. 1, ep. 2.
® vid. A. Lang, Die loci theologici des Melchior Cano und die methode des dogmatischen Bewei-
ses, Minchen 1925, pp. 31-41.



estudio y exposicidédn de las Sagradas Escrituras y los textos
de la tradicidén antigqua.

Todo ello da lugar a un verdadero «programa de reforma
humanista» de la teologia, que estd en la linea de una innova-
cidén, mas que de una renovacidn. No tratan, en efecto, tan so-
lo de paliar los defectos evidentes de la Teologia Escoléastica
decadente, sino méas bien de buscar un nuevo método més adecua-
do a los tiempos, haciendo tabla rasa de lo anterior, conside-
rado ahora como inservible. Es decir, en el fondo lo que cam-
bia es la nocidén misma de «Teologia»; nos encontramos con una
concepcidén distinta, nueva, que exigird un replanteamiento de
los métodos y objetivos globalmente considerados.

Los humanistas rechazaban sin excepcidén todo método ra-
cionalista y sistematico de las enseflanzas de la Fe como algo
contrario a la naturaleza de la Religidén. Se oponen al uso de
la Filosofia (a la razdn especulativa) en sede teoldgica, qgue
en estos momentos es el aristotelismo. Pero no solo se oponen
a la sofisteria vy a los excesos dialécticos (derivados sobre
todo del Escotismo y Nominalismo), sino también a las vanas
especulaciones metafisicas y abstractas aplicadas a cuestiones
de fe.

La teologia deberia volver a su forma simple y sencilla,
a la pura y auténtica Palabra de Dios, a la «Philosophia
Christi», dejando a un lado las sutilezas dialécticas que la
enturbian. La tarea principal de la teologia consistiria en la
exégesis sencilla (al estilo de los Santos Padres), el desa-
rrollo de la moral cristiana y la educacidén en la piedad. Es
decir, se oponian a toda elaboracidén racional y deductiva del
dato revelado; a las conclusiones teoldgicas, a las formula-
ciones dogmédticas; todo lo cual era esencial al método esco-
ladstico tradicional. En cambio se dard mucha importancia a to-
do el aspecto practico y moral, de religiosidad vivida.

Aparte de otros motivos para el rechazo de la razdn espe-
culativa en teologia, habia una razdén importante que impulsaba
en esa direccidén. Para el Humanismo Cristiano la teologia es-
coléstica (extrafio maridaje de filosofia y fe) es estéril para
la vida espiritual cristiana. La teologia debe ser una «teolo-
gia prdctica», vital, qgque sirva para ser mejores cristianos.
No sirve entonces una teologia tedrica, abstracta, abstrusa,
inservible para el cristiano y su unién con Dios®.

b) Propuesta salmantina

‘ Todas estas ideas sobre la reforma de la teologia las desarrolld especialmente Erasmo en un

pequefio libro titulado Methodus seu Ratio compendio perveniendi ad veram Theologiam (1522);
también tratan de ello su Epistola Apologética ad Matheum Dorpium, su Pardclesis, y algunas de
sus cartas. Igualmente Felipe Melanchton tiene una obra sobre el tema, en gran parte coinci-
dente: Brevis ratio discendae theologiae. Vid. J. Belda Plans, La Escuela de Salamanca, pp.
74-105.




En este marco histérico ¢ctal era la propuesta de la Es-
cuela de Salamanca? Para Vitoria y los suyos la teologia esco-
lastica de su tiempo se encontraba sumida en una decadencia
profunda que la hacia obsoleta e inservible en si misma, y por
tanto para las graves tareas que exigia la modernidad. Era ur-
gente y necesario buscar nuevos caminos. Pero en este empefio
no se deberd hacer tabla rasa de todo lo anterior (como pre-
tendian los humanistas) sino conservar lo bueno y suprimir 1lo
nocivo. No se trataria tanto de una «innovacidén» cuanto de una
«renovacion».

La Escuela de Salamanca propone un modelo teoldgico que,
partiendo de la Gran Tradicidn medieval del siglo XIII, acepta
las buenas aportaciones de la cultura humanista, logrando asi
un producto final novedoso y original. En efecto, la correcta
interrelacidén Fe-Razdén, el estatuto cientifico de la Teologia,
qgque habia constituido un fruto maduro de los esfuerzos teold-
gicos anteriores, son mantenidos ahora por entender gue cons-
tituyen elementos esenciales de la Teologia misma. En cambio,
se debia purificar de las adherencias extrafias que a lo largo
del tiempo habian enturbiado la tarea teoldgica (dialecticis-
mo, alejamiento de las fuentes, temdtica inadecuada, etc)”.

Ademéds se deberian aceptar e incorporar al quehacer teo-
l6gico las justas exigencias de la nueva cultura humanista; es
decir, los métodos histdérico-criticos, el caracter positivo de
la teologia (uso adecuado de las fuentes biblicas y patristi-
cas), asi como el buen gusto literario y la estructura formal
del discurso (mas &gil y sintética). Todo ello es integrado en
la teologia renovada con un prudente equilibrio de elementos,
de tal manera que no se dé cierta hipertrofia de una parte so-
bre las deméds. Se trata de integrar, no de suprimir; de enri-
quecer, no de empobrecer; de sumar, no de restar.

El resultado fue una Nueva Teologia, tradicional y mo-
derna a la vez, pero en todo caso muy distinta de la rancia
teologia escolastica bajomedieval. Se respira ya un espiritu
joven y fresco que dard excelentes frutos. Se trata de una
teologia eminentemente positiva, que hunde sus raices vitales
en las fuentes biblicas y patristicas, utilizadas seguin las
exigencias criticas y literarias impuestas por los nuevos mé-
todos filoldgicos e histdédricos de los humanistas.

Pero por otra parte no se renuncia a un sano ejercicio
del elemento racional y especulativo, puesto en segundo lugar
y dentro de la armonia del conjunto. La teologia no es pura
exégesis, ni exclusivo comentario patristico, sino que par-
tiendo de ahi es ciencia, discurso sistemdtico, argumentacidn
sobre la fe, desarrollo de virtualidades, defensa de los que
la atacan. Y todo ello envuelto en una forma moderna y agrada-

5

Ibidem, pp. 207-209.



ble: elegancia latina, mayor fluidez y agilidad de exposiciédn,
etc.

Asi, la teologia espafiola de la época de Carlos V, de la
mano de Vitoria y su Escuela, progresa, madura, se hace origi-
nal y valida para su tiempo. Quizéd la caracteristica mas sig-
nificativa de la nueva teologia salmantina sea precisamente su
gran fecundidad préactica, derivada de una orientacidén de fondo
pretendidamente vital y antropoldgica. Teoria y préactica, ver-
dad y bien, pensamiento y libertad, se entrelazan y fecundan
mituamente, dando un sentido pleno y comprehensivo a la teolo-
gia. Estamos lejos de un Capreolo o de un Cayetano, pero tam-
bién de un Ockam, o de un Erasmo. He aqui —a nuestro juicio—
el nucleo duro de la aportacidén salmantina, gque hemos de ana-
lizar un poco mas después.

Efectivamente los maestros salmantinos incorporan a su
tarea teoldgica —segln hemos visto— muchas de las exigencias
humanistas. Pero algunas concepciones de fondo, y el mismo es-
piritu del qgquehacer teoldgico, difiere bastante de los enfo-
ques humanistas. Retomando lo que deciamos anteriormente sobre
el debate Escoléstica-Humanismo, no se trataba de diferencias
personales, o de marcar los limites del propio campo cientifi-
co. El1 debate se orienta pronto sobre temas muy serios de ca-
rdcter dogmatico, eclesioldgico, de espiritualidad cristiana.

Se contempla asi una honda labor de c¢riba critica por
parte de los salmantinos respecto a las concepciones de fondo
humanistas. Para Erasmo, por ejemplo, la teologia deberia tra-
bajar en una linea exclusivamente biblica, segin métodos filo-
l6gicos y gramaticales. El papel de la razdn discursiva (filo-
s6fica) deberia ser suprimido por completo. Por otro lado,
aungque intimamente relacionado con ello, las formulaciones
dogmaticas de la Fe y la funcidén del magisterio de la Iglesia,
también deberia revisarse. Casi todo ello es inttil e incluso
nocivo para la vida cristiana.

En estos y otros puntos parecidos los maestros salmanti-
nos no coinciden con las propuestas humanistas. La teologia
debe enraizarse y partir de las fuentes Dbiblicas y patristi-
cas, pero también debe razonar, deducir, desarrollar los con-
tenidos revelados. Debe ser positiva, pero también especulati-
va. De otro lado, dentro del cuerpo de la Iglesia, los pasto-
res gozan de una autoridad peculiar para transmitir y proponer
el depdsito de la Fe; el Espiritu Santo les asiste en dicha
tarea, segun las promesas de Cristo. Todo ello les separa de
manera importante del Humanismo Cristiano, al que le falta
profundidad dogmética y adolece de lagunas graves®.

® Una exposicién amplia de la critica salmantina a las carencias y parcialidades de la pro-

puesta humanista en ibidem, pp. 243-311.



10

2. La Escuela de Salamanca. Nocidén y Limites

Pero ;qué se entiende propiamente por Escuela de Salaman-
ca? A la hora de precisar bien el concepto nos encontramos de
entrada con una cierta disparidad de criterios y opiniones.
Para conocerlas se puede acudir al cuadro esquemédtico (una en-
cuesta de opinidn)que trazamos en nuestro trabajo sobre el te-
ma, dado que aqui no podemos detenernos en este punto’ .

El origen y nacimiento de este importante movimiento cul-
tural hay que ponerlo en el gran Maestro Francisco de Vitoria
(1483-1546), qgquien, después de estudiar largos afios en la Uni-
versidad de Paris, ocupa la catedra de Prima de la Facultad de
Teologia en la Universidad Salmantina, durante 20 afios segui-
dos y sin apenas ausencias. Renuente para escribir obras cien-
tificas, destaca en cambio por su gran personalidad y fecundo
magisterio universitario (es apodado el Sdcrates espadol). En
torno a él se va reuniendo una pléyade de magnificos discipu-
los, algunos de ellos sucesores en la céatedra, gue asumen el
ideal cientifico del Maestro y lo difunden por toda Europa y
América. Su talante abierto, su gran erudicidn, su modernidad,
determinan el espiritu de la Escuela que deja tras de si. Do-
mingo de Soto (+1560) es su brazo derecho y Melchor Cano
(+1560) su mejor discipulo, guien pone por escrito la nueva
metodologia de la Escuela.

Podriamos sefialar unas «notas de identidad» propias de la
Escuela de Salamanca. Se trataria de un grupo unitario de ted-
logos con unas seflales comunes, a saber: 1) Filiacidn salman-
tina y vitoriana, es decir, tedlogos que desarrollan su acti-
vidad cientifica en la Universidad de Salamanca, a partir del
magisterio de Francisco de Vitoria y bajo su influencia (di-
recta o indirecta), formando varias generaciones sucesivas a
lo largo del siglo XVI y primeros afios del XVITI.

2) Ideales y objetivos comunes, consistentes sobre todo
en un proyecto de renovacidén de la Teologia adecudndola a 1los
nuevos tiempos; o también un espiritu y métodos comunes, es
decir cierto aire de familia (como se ha denominado a veces),
que les lleva a aunar lo positivo y lo especulativo en un mis-
mo método de los «lugares teoldgicos» de argumentacidn.

3) Tradicidén doctrinal comin, esto es, la adopcidén de la
Suma Teoldgica de Santo Toméds como guia principal de los estu-

" Para todo este tema remito al lector a mi libro J. Belda Plans, La Escuela de Salamanca,

cap. II, pp. 1l47-ss.



11

dios y ensefianza teoldgica universitaria; esto da lugar a un
legado doctrinal de Comentarios a la Suma que se transmite de
unos a otros y que se va enriqueciendo progresivamente.

Asi, respondiendo al interrogante fundamental ;qué se en-
tiende por Escuela de Salamanca?, o también ;cutal es su con-
ceptualizacidén en sentido propio?, se podria decir que la Es-
cuela Salmantina es: un movimiento cultural —primordialmente
teologico— del siglo XVI, que se propone como objetivo funda-
mental 1la renovacidn y modernizacidén de la Teologia, integrado
por un grupo amplio de tres generaciones de tedlogos, catedra-
ticos y profesores de la Facultad de Teologia de Salamanca,
todos 1los cuales consideran a Francisco de Vitoria como el ar-
tifice principal del movimiento y siguen 1los cauces de renova-
cion abiertos por é1, hasta principios del siglo XVIT.

Todos estos Maestros encarnan una respuesta homogénea vy
acorde con los grandes retos de la cultura de la época en or-
den a la renovacidén de la teologia y a su aplicacidn practica.
Se trata de un movimiento teoldgico con unas caracteristicas
comunes que le confiere un cierto aire de familia, de tal ma-
nera que sus doctrinas y sus métodos van marcados con el mismo
sello de identidad. Pero sobre todo aportan como rasgo esen-
cial un «espiritu», o un «estilo» propio de hacer teologia que
atna en si elementos tradicionales (el ideal cientifico de la
teologia, propio de la Gran Escolastica medieval) y elementos
modernos (el recurso a las fuentes positivas de la teologia,
segun los métodos histdédrico-criticos propios del Humanismo re-
nacentista), hasta entonces disociados y en cierta pugna mu-
tua. O si se quiere aporta un cierto «ideario» o «programa»
concreto con el fin de hacer frente a la crisis de la Teologia
moderna con soluciones préacticas y eficaces.

El conjunto de estos elementos de renovacidn teoldgica
los encontramos ahora por primera vez reunidos, sistemdtica-
mente elaborados y, sobre todo, como regla fija de una Escuela
o grupo de tedlogos, transmitida y perfeccionada de generacidn
en generacidédn, formando un verdadero equipo de investigacidn,
cuyos componentes incorporan su aportacidén personal al esfuer-
zo colectivo.

En este sentido es conveniente distinguir bien entre el
concepto estricto de «Escuela Salmantina», y lo que constitui-
ria la proyeccidén de la Escuela en diversos Paises y Universi-
dades, a través de discipulos eminentes formados en ella de
una forma u otra.

En referencia a las coordenadas espaciotemporales de la
Escuela hay que decir en primer término que su sede propia fue
la Facultad de Teologia de la Universidad de Salamanca y sus



12

diversas catedras, primordialmente las dos catedras mayores de
Prima y Visperas, ya dJque sus representantes fueron los cate-
draticos y sus respectivos profesores sustitutos de dichas céa-
tedras, desde donde desarrollaron su fecunda tarea de investi-
gacidén y docencia. Asimismo también el importante convento do-
minicano de San Esteban de Salamanca, intimamente unido a la
Universidad, puede considerarse como cuna y hogar original de
la Escuela de Salamanca, dado que Vitoria y los primeros Gran-
des Maestros fueron tedlogos dominicos, que vivieron y desa-
rrollaron su actividad en este centro teoldgico salmantino, a
la par gque en la propia Universidad.

En cuanto a los Iimites temporales en sentido estricto,
abarcaria casi todo el siglo XVI y primeros afios del XVII:
desde la llegada de Francisco de Vitoria a la catedra de Prima
de Salamanca en el afo 1526, hasta la muerte de Domingo Bafiez
en el afio 1604. Posteriormente a esta Ultima fecha, tras sus
inicios y apogeo, se produce una decadencia paulatina en la
que todavia se dejan sentir los efectos saludables de la teo-
logia renovada salmantina, pero sin que haya grandes figuras
teoldgicas concatenadas entre si, como hasta ese momento.

Contempordneamente, sobre todo desde el periodo postri-
dentino en adelante, se da la expansidén de la Escuela por Eu-
ropa y América, asi como el poderoso influjo de los maestros
salmantinos en sus discipulos més notables, agustinos, fran-
ciscanos y Jjesuitas principalmente (ademds de dominicos), con
la dispersién geografica subsiguiente en muchos casos®.

;Quiénes pueden ser considerados miembros de la Es-
cuela de Salamanca? Sin duda los profesores salmantinos que
acogen el ideal reformatorio y el espiritu propio de Francisco
de Vitoria, presentando esa cohesidén de convivencia y ensefian-
za en el Alma Mater salmantina. Seguin esto, serian miembros

propiamente de la Escuela en primer lugar —y sobre todo— 1los
profesores o Grandes Maestros que ocuparon sucesivamente las
cdtedras mayores de Prima y de Visperas, es decir: Francisco
de Vitoria OP (Prima: 1526-46), Melchor Cano OP (P: 1546-52),
Domingo de Soto OP (V: 1532-49 y P:1552-60), Juan Gil de Nava
(V:1549-51), Pedro de Sotomayor OP (V: 1551-60 y P: 1560-64),
Juan de la Pefla OP (V: 1560-65), Mancio de Corpus Christi OP
(P: 1564-75), Juan de Guevara OSA (V: 1565-1600), Bartolomé de
Medina OP (P: 1576-81) y Domingo Bafiez OP (P: 1581-1604). Es-
tos serian los Maestros que forman el entramado fundamental de
la Escuela Salmantina. Como se puede comprobar algunos de
ellos ocuparon sucesivamente ambas catedras.

También a estos Grandes Maestros les acompafian, en una la-
bor méds modesta pero también importante y unitaria con el con-

® Cfr. Ibidem, el extenso capitulo IX, pp. 827-911.



13

junto de la Escuela, otros Maestros Menores salmantinos que
fueron «profesores sustitutos» de 1los anteriores y que por
tanto colaboraron estrechamente con las grandes figuras en el
quehacer teoldégico de la Escuela. Asi mismo, algunos catedréa-
ticos de las «Catedras Menores» (de Santo Toméds, Escoto y Ga-
briel) pueden ser considerados miembros de la Escuela Salman-
tina.

Este conjunto de profesores universitarios, catedraticos
de Prima y Visperas, sustitutos de dichas catedras, y algunos
catedraticos de las Catedras Menores —26 en total—, son 1los
que forman propiamente parte de la Escuela de Salamanca, a
nuestro juicio, dado gque cumplen de manera completa todos los
elementos exigibles que sefialdbamos arriba, esto es, unidad
espaciotemporal, unidad de principios y métodos (espiritu),
filiacidén wvitoriana, continuidad doctrinal vy legado intelec-
tual comun.

A la vista de 1lo dicho hay que afirmar que la Escuela
Salmantina estuvo formada por miembros dominicos y no domini-
cos, aunque fueron los Grandes Maestros dominicos de San Este-
ban los que iniciaron el fecundo movimiento renovador de 1la
teologia salmantina. Fue en el segundo periodo cuando se van
incorporando algunos Maestros no dominicos, concretamente
agustinos, discipulos de los Grandes Maestros salmantinos de
primera hora, que van ocupando catedras universitarias, mono-
polizadas hasta ahora por los dominicos de San Esteban, incor-
porandose asi a la tarea comin de la Escuela.

Se pueden distinguir ademas dos periodos bien diferencia-
dos: 1) la Primera Escuela de Salamanca, que va de Vitoria
(1526) a Mancio (1576), en donde la gran mayoria de los cate-
draticos son dominicos del convento de San Esteban; en ella se
da de manera plena el espiritu original que le diera Vitoria.

2) la Segunda Escuela de Salamanca, que discurre desde
Medina y Guevara (c. 1570) hasta Pedro de Herrera OP (1604) vy
Juan MAarquez OSA (1600-1607), sustitutos de Béafiez y Guevara
tras la jubilacidén de sus cétedras de Prima y Visperas respec-
tivamente; aqui junto a profesores dominicos aparecen también
agustinos en diversas catedras. En este segundo periodo se
producen dos corrientes dentro de la Escuela: la «linea vito-
riana», dque permanece fiel a la orientacidédn original que le
diera Vitoria (uso de la Suma y seguimiento amplio de Santo
Toméds; elementos netamente humanistas); vy la «linea bafdecia-
na», que evoluciona en sentido distinto y se separa de algun
modo del espiritu genuino de los origenes (tomismo estricto,
mayor presencia del elemento especulativo o metafisico, y me-
nor atencidén a las aportaciones del Humanismo) .



14

El ocaso y final desaparicidédn de la Escuela de Salamanca
hay que fijarlo en torno a los afios 1606-1608 como fecha 1limi-
te.’ Ciertamente los epigonos podrian extenderse en la primera
mitad del siglo XVII, puesto gque un impulso cultural de tal
intensidad no desaparece de modo repentino. Pero por esas fe-
chas en virtud de acontecimientos importantes no se puede ha-
blar ya de Escuela en sentido propio, como antes.

ITI. TEoLOGIA PRACTICA EN LA ESCUELA DE SALAMANCA

Hemos visto el serio debate Escoladstica-Humanismo en los
albores de la modernidad y también sus propuestas respectivas.
Es hora de entrar ya de 1lleno en el andlisis de las caracte-
risticas especificas de la teologia salmantina, en orden a va-
lorarla y medir su alcance e influencia. ¢Cuédles son estos
rasgos especificos?

En algunos ambitos contemporaneos se ha tachado a la teo-
logia del siglo XVI de ser una teologia demasiado tedrica,
abstracta, alejada de la raiz vital de las fuentes reveladas,
y por lo tanto de no superar en este sentido la decadencia ba-
jomedieval. ¢Es ello cierto? A nuestro juicio esta valoraciédn
adolece de un notable desconocimiento de la historia de 1la
Teologia. En todo caso —de ser cierto— no se podria aplicar a
la Escuela de Salamanca, como se va a 1r mostrando.

Quiza el mejor modo de describir esta Nueva Teologia sal-
mantina sea sefialar su orientacidén esencialmente préactica vy
vital, que tiene en cuenta ante todo las exigencias del mundo
y del hombre moderno, sin perder por ello su sentido trascen-
dente, ni tampoco desvirtuar el elemento teorético. Se trata
de una teologia gue respeta su naturaleza propia (divino-
humana), y en consecuencia sabe encarnarse en la cultura de su
tiempo.

Nuestro discurso puede transcurrir en torno a los si-
guientes ejes expositivos: 1) Teologia primordialmente positi-
va (relacidén entre exigencias histdérico-criticas y exigencias
especulativas); 2) Teologia viva y practica (relacidén entre
principios revelados y realidades temporales o terrenas). No
podemos analizar aqui otro de los elementos sustantivos que
caracterizan a la Escuela de Salamanca; me refiero a la buUs-
queda libre de la verdad que da lugar a una teologia abierta vy
amplia, nada sectaria, a pesar de que la autoridad intelectual
de Santo Tomds de Aquino sea especialmente reconocida.

9 . . . o2 .
Acerca de los factores o causas de la decadencia y posterior extincidén de la Escuela, vid.

mi trabajo La Escuela de Salamanca, pp. 160-162.



15

3. Teologia positiva

Uno de los mayores méritos de la Escuela de Salamanca
consistidé en librar a la teologia de la excesiva carga racio-
nalista de la Edad Media, y al mismo tiempo del exagerado po-
sitivismo biblico de los humanistas, armonizando en una sdélida
sintesis fuentes positivas y especulacidén racional, por medio
de un método que aunaba todos los elementos propios de la teo-
logia en un equilibrio arménico no logrado hasta ahora'. Este
nuevo método confirid autoridad, seguridad y eficacia a 1la
teologia cuando més necesitada estaba de ello; la librdé de los
bizantinismos del puro raciocinio, o de quedarse en pura exé-
gesis biblica, marcandole un camino expedito para ir derecha-
mente a lo nuclear de los problemas.

La novedad mas importante en este sentido fue la creacidn
de un nuevo método teoldgico caracterizado por «el sano equi-
librio» entre teologia positiva y teologia especulativa. Era
una Teologia positiva dque tenia muy en cuenta aquel grito de
los humanistas: ad fontes!; de ahi el amplio manejo de las
fuentes y la erudicidén que la caracteriza: Sagrada Escritura,
Santos Padres, documentacidén conciliar y pontificia. Pero al
mismo tiempo era también una Teologia especulativa, esto es,
cientifica, deductiva: a la razdédn especulativa se le reconoce
un papel en la tarea teoldgica: ni se exagera (como la sofis-
tica y el verbosismo de la Escolédstica decadente), ni se su-
prime (como algunos humanistas pretendian).

En la Escuela de Salamanca tanto el aspecto positivo co-
mo el especulativo encontraron un desarrollo armbdénico y equi-
librado, dando lugar a una sana y eficaz Teologia. Lo intere-
sante, sin duda, de todo este proceso fue que Vitoria y su Es-
cuela no solo no rechazan las sanas sugerencias y logros de la
corriente humanista, sino que los asimilan abiertamente, pero
integrandolos en un planteamiento mas amplio. La Teologia debe
partir de las fuentes genuinas de la Fe, tratadas ademds segun
el método histdérico-critico y filoldgico propugnado por 1los
humanistas, pero, y este es el punto clave, se debe reconocer
igualmente un papel a la razdn filosdfica que partiendo de los
principios revelados los profundiza y desarrolla, deduciendo
sus contenidos implicitos y aplicandolos a los problemas vivos
del momento.

La gran cuestién planteada —debatida acaloradamente en
este momento— serd qué papel corresponde a la Razdén Humana en
la tarea teoldgica (¢explicativa, argumentativa, deductiva?);
pero se tratara, segun los maestros salmantinos, no solo de la
razdén critico-filoldgica (gramatical) e histdérica, sino tam-

10

Cfr. Ibidem, La Escuela de Salamanca, sobre todo pp.186-188.



16

bién filosdéfica y especulativa, punto este en el cual la Co-
rriente Humanista fallaba estrepitosamente mostrando carencias
sustanciales. Aquili es donde la Escuela Salmantina saldra en
defensa de una Teologia Escolédstica que reivindica como nece-
saria, sobre todo en la controversia con los protestantes y en
la solucidén de 1los graves problemas éticos y morales de 1la
época.

Resulta asi que Vitoria y sus discipulos salen al paso de
las 1nnovaciones humanistas que presentaban algunas lagunas
preocupantes y que ponian en entredicho una sana renovacidédn de
la Teologia en grave crisis. El proyecto de reforma humanista
no solucionaba el problema sino que se quedaba a mitad de ca-
mino, y resultaba poco Util para las verdaderas necesidades de
una época histdérica crucial.

Ademéds en el aspecto positivo de la Teologia los salman-
tinos también proceden a una elaboracidédn més precisa y comple-
ta de las diversas fuentes teoldgicas, sin detenerse puramente
en la base escrituristica sino contando también con la Palabra
de Dios no escrita (Tradicidn divino-apostdlica), asi como con
los instrumentos autoritativos de transmisidén de la verdad re-
velada (Magisterio eclesiastico conciliar y pontificio, que
obtienen una elaboracidén teoldgica muy aquilatada y madura en
este momento histdrico).

Asi se llega a un método teoldgico aquilatado y com-
prehensivo, que en definitiva da lugar a la teoria de los «lu-
gares teoldgicos» tal y como se expone en el tratado cléasico
del De locis theologicis de Cano, expresidédn de las preocupa-
ciones generacionales en pro del método teoldgico. Quizéds en
esta obra cumbre de la metodologia teoldgica de la Escuela Sa-
lamantina sea donde mejor se pueda apreciar este rasgo qgue
ahora analizamos; su misma estructura que abarca tanto los lu-
gares propios de la Teologia (o de autoridad) como los ajenos
(0 de razdn), seguin un orden y Jjerarqgquia precisos, que los en-
trelaza y relaciona adecuadamente, pone de manifiesto el equi-
librio a que nos referimos.

4. Teologia préactica y viva

La orientaciodn prdctica de la Teologia salmantina también
constituye uno de los rasgos especificos de la Escuela de Vi-
toria. Ya vimos la situacidén de la Escolédstica decadente res-
pecto a la temédtica de estudio, demasiado tedrica y abstracta,
cuando no puramente sofistica o metafisica. La dura critica
del Humanismo a esta Teologia anquilosada e inservible para la
vida cristiana y que se distraia en temas inutiles, sin duda



17

ejercid un influjo positivo para que la situacidédn evoluciona-
se. Por otro lado el ambiente nominalista parisino durante los
estudios de Vitoria (1508-23) se interesaba vivamente por di-
versas cuestiones éticas y eclesiadsticas de la mayor actuali-
dad (la ética de la congquista americana, por ejemplo; o las
relaciones Papa-Concilio en la temdtica del poder eclesiasti-
co;). Todo esto, sin duda, tuvo sus repercusiones en el &animo
del joven Vitoria.

Los humanistas insistian sobre todo en el plano indivi-
dual y de espiritualidad cristiana: en su concepcidn particu-
lar la Teologia debia servir para la vida cristiana (no podia
quedarse en algo abstracto o puramente tedrico). Dado que ex-
cluian por completo la funcidén de la razdn filosdbfica o espe-
culativa, no podian ir més allé

Vitoria y los suyos, sin excluir este sentido individual
(0 personal), wvan mucho mas allad. La Teologia tiene una orien-
tacidédn de gran portada: por el hecho de gue su objeto central
sea el Misterio de Dios que se nos manifiesta, no se excluye
en manera alguna que se ocupe de las realidades terrenas vy
temporales desde la o6éptica de la Fe cristiana. Debe ser una
Teologia practica, viva, en el sentido de iluminar los proble-
mas concretos y candentes de la sociedad en la gque se inserta.

El sector humanista no se habia pronunciado sobre este
aspecto; no era posible, habida cuenta de que la Teologia era
el estudio filoldgico de 1la Escritura vy, en todo caso, sus
consecuencias a nivel individual y personal. Para la aplica-
ciébn de los principios cristianos a las realidades terrenas
(sociopolitica, econdémica, eclesiadstica, etc) habia que poner
en Jjuego la razdn especulativa y conceptualizar, relacionar
ideas, deducir, wvalorar, Jjuzgar. Todo lo cual 1les parecia un
despropdsito respecto al espiritu sencillo del Evangelio.

La Teologia salmantina es, en cambio, una teologia viva
que se preocupa de estudiar los nuevos problemas surgidos en
aquella época histdérica concreta, siempre desde la perspectiva
sobrenatural y revelada, usando de su método propio, iluminan-
do desde la Fe los problemas humanos mas dispares.

Es opinidén comin que esta orientacidén primordialmente
prédctica y moral, qgue caracteriza el «estilo teoldgico» sal-
mantino, se debe a la fuerte personalidad de Francisco de Vi-
toria, qgquien mostrd siempre sus preferencias por los temas mo-
rales, y desde é1l1 se difundiria a las generaciones sucesivas,
en mayor o menor grado. El fue el iniciador de la nueva orien-
tacidén de la Moral. Sus importantes comentarios a la Secunda
Secundae de Santo Toméas, sobre la virtud de la Justicia y te-
mas relacionados, con sus novedosas Relecciones, y con multi-
tud de dictamenes teoldgicos sobre temas morales que le con-



18

sultaban frecuentemente'’. Ello dard lugar en los autores suce-
sivos a los tratados De ITustitia et Iure o De Legibus, verda-
deros tratados de Moral que wvan tomando cuerpo como disciplina
a se.

Efectivamente con Vitoria entran de lleno en la teologia
los mas diversos temas humanos y sociales en el ambito ecle-
sidstico y civil, que son estudiados y solucionados desde 1los
principios de la Fe cristiana. «Siempre mostrd un interés pre-
ferente por los problemas humanos planteados en la Teologia
Moral, no deteniéndose en el terreno arido de los principios y
cuestiones especulativas, sino buscando el contacto inmediato
con la realidad histérica y orientando su exposicidén a los te-
mas vivos del orden Jjuridico, social y politico. El1 interés
que despertaron sus lecciones fue enorme. Su fama de tedlogo
se difundidé vy propagd fuera de las aulas universitarias, co-
menzando a venir a su mesa de estudio multitud de consultas
de indole muy diversa»'’. Casi todas las consultas se referian
a problemas de justicia: temas sobre la pluralidad de benefi-
cios, la obligacidén de residencia de los eclesidsticos, o co-
sas de este estilo. O en materia econdmica: los precios en el
mercado (el precio Jjusto), los cambios monetarios (negocios
bancarios y operaciones mercantiles de diverso tipo que evolu-
cionaban con rapidez), con ocasidén de las grandes ferias in-
ternacionales en Medina, Sevilla o Flandes, los contratos,
etc.

Asimismo se pueden citar las famosas Relecciones que ge-
neralmente versaban sobre temas de maxima actualidad, como el
que provocd la consulta de la Emperatriz gobernadora, Isabel
de Portugal, esposa de Carlos V, en 1530 a la Universidad de
Salamanca, sobre el espinoso asunto del divorcio de Enrique
VIII de Inglaterra; Vitoria lo abordd audazmente en su Relec-
cién «De matrimonio» (1531). Capitulo aparte merecerian sus
Relecciones «De Indis prior» y «De Indis posterior seu de Iure
belli» del afio 1539. Aqui aborda Vitoria el tema de la licitud
moral de la conquista americana asi como el tema de la Guerra
Justa; incidian ademéds otros temas de candente actualidad como
la Paz entre los principes cristianos (guerras entre Francisco
I y Carlos V) vy la unidad de Europa amenazada por el poder
turco otomano, o por la amenaza protestante. Por no citar més
gue algunos temas importantes.

Luciano Perefia, refiriéndose directamente a la cuestidn
americana, considera como una de las notas de identidad de la
Escuela Salmantina el «sentido histdérico» de su Teologia, o la
presencia de los hechos histdéricos en su trabajo cientifico;

" Una exposicién amplia sobre la personalidad teolégica de Francisco de Vitoria, en ibidem,
cap. IV, pp. 341-353.

' cfr. T. Urdanoz, Obras de Francisco de Vitoria. Relecciones teoldgicas, BAC,Madrid 1960 p.
38-39.



19

esto es, ellos parten de la realidad sociopolitica del momento
para hacer una valoracidén ética desde la fe cristiana; o en
otras palabras, aproximan los principios a los hechos, adecuan
las doctrinas a la historia concreta®®. Sin duda en ello jugaré
un papel decisorio la amplia informacidén de primera mano apor-
tada por los misioneros dominicos que iban y venian de Améri-
ca, conversando y consultando frecuentemente con los tedlogos
de San Esteban, cuyo ambiente misionero es bien conocido®®.

Esto suponia la apertura de la Teologia a una nueva cul-
tura que estaba naciendo en Europa, y a los problemas humanos
que estaban surgiendo en ese momento histérico: la dignidad
inviolable de todo hombre, la perspectiva ética del derecho
internacional y de las nuevas estructuras socioecondmicas, en-
traron plenamente en la tarea de la Teologia y recibieron de
ella la luz de la Revelacidn Cristiana. Este aspecto constitu-
ye un elocuente ejemplo también del didlogo Fe-Cultura, dque
siempre preocupd a la Teologia Catdlica en sus mejores momen-
tos. Muchos de estos problemas morales, politicos, econdmicos,
sociales o de derechos humanos, surgian como consecuencia de
los nuevos descubrimientos geograficos, o derivados de 1los
acelerados cambios propios de una época nueva llena de vitali-
dad.

En el fondo de estos planteamientos, por lo que se refie-
re al tema gue ahora nos interesa, estaba la concepcidén sobre
el objeto propio de la Teologia. Sorprende, en efecto, las
afirmaciones que encontramos en algunos textos de Francisco de
Vitoria; asi por ejemplo: «Digo que en las ciencias humanas
ciertamente existe un fin y término mas alld del cual no se
puede progresar, O al menos no convendria. Sin embargo la Sa-
grada Teologia no tiene ningun limite, ninguna meta; de tal
manera que si alguien se dedicase toda su vida a su estudio
asiduo no cumpliria su deber con dignidad»'®. O también el co-
mienzo de la Releccidn De potestate civili, al disponerse a
analizar cuestiones juridicas del orden temporal, parece Jque-
rer justificar su audacia: «El oficio del tedlogo es tan vasto
gque ningun argumento, ninguna disputa, ninguna materia parecen
ajenos a su profesién. (...) La Teologia, pues, ocupa el pri-
mer lugar de entre todas las disciplinas y estudios del mundo,
a la cual llaman los griegos ‘Zeologian’, por lo qgque no debe
parecer extrafio que en tan dificil profesidn se encuentren po-
cos varones consumados. En el inmenso campo de problemas que

¥ cfr. L. Perefia, La Escuela de Salamanca. Proceso a la conquista de América, ediciones de la
Caja de Ahorros de Salamanca, Salamanca 1986, p. 61-68.

" Cfr. L. Alonso Getino, El Maestro Fray Francisco de Vitoria, pp. 175-218; asimismo Urdanoz,
Obras de Francisco de Vitoria, pp. 45-53; y L. Perefia, Ibidem, pp. 61-62.

" vid. C. Pozo, Fuentes para la historia del método teoldgico en la Escuela de Salamanca, Fac.
de Teologia de Granada, Granada 1962, p. 16-17.



20

se ofrecen al tedlogo, entre tantos asuntos como brindan los
escritos de todos los doctores»'®.

No menos significativa es la manera de abordar la dificil
problemdtica americana, cuando en la introduccidén de la Relec-
cién De Indis reclama el derecho de la teologia a dilucidar
estas cuestiones que parecen pertenecer a los juristas o estar
ya zanjadas por ellos: «Digo que no pertenece a los juriscon-
sultos fallar este asunto, o al menos a ellos solos. Porque
como aquellos barbaros no estdn sometidos al derecho humano,
sus cosas no pueden ser examinadas por las leyes humanas, sino
por las divinas, en las cuales los Jjuristas no son 1lo sufi-
cientemente peritos para poder definir por si semejantes cues-
tiones. Ni sé con certeza que hayan sido llamados para el exa-
men y sentencia de este asunto tedlogos dignos gque pudieran
con garantia ser oidos sobre materia de tanta importancia. Y
puesto que se trata de algo que entra en el fuero de la con-
ciencia, al sacerdote, esto es a la Iglesia, toca fallar»'’.
Dejando a un lado el contencioso existente entre Jjuristas-
tebdlogos en el juicio de estas cuestiones, es claro que Vito-
ria reivindica para la Teologia con audacia y claridad una
grave problemdtica candente en la época.

Este planteamiento sobre las materias que competen a la
Teologia lo encontraremos de igual manera, mas desarrollado si
cabe, en Melchor Cano, el cual dedica amplio espacio a justi-
ficar semejantes ideas en su tratado De locis, especialmente
en referencia al hombre y sus problemas como objeto fundamen-
tal del estudio teoldgico: «Entre todas las cosas que vemos,
la criatura racional es ciertamente la méds semejante a Dios,
pues el hombre ha sido hecho a imagen de Dios, y no encontra-
remos ninguna criatura en la que resplandezca mas la bondad,
el poder y la sabiduria divina. Por 1lo cual la disciplina teo-
l6égica aunque trate principalmente de Dios, también trata en
gran medida acerca del hombre y de las cosas humanas. Asi bus-
ca el conocimiento de la naturaleza divina tanto a partir del
hombre mismo como del obrar de Dios con respecto al hombre vy
que le sitta en un estado determinado» '%.

En sintesis, el objeto propio de la Teologia, segun Cano,
es en primer lugar Dios en si mismo, en cuanto se comunica en
la Revelacién Divina'®, y en segundo término Dios en cuanto
principio y fin de las cosas creadas; o dicho de otro modo,
las realidades terrenas son también objeto de la teologia en
cuanto creadas por Dios, y por tanto en cuanto se relacionan

' vid. T. Urdanoz, Obras de Francisco de Vitoria, p. 150.
" Ibidem, p. 649.
** De locis theologicis, XII, 1, 106-107; usamos la edicidén de H. Serry, Matriti 1792.

En la Lecturas Académicas de Salamanca (1548) Cano aporta algunos contenidos complementa-
rios. El objeto formal de la Teologia es doble: en cuanto a la materia misma, es Dios sub ra-
tione Deitatis; pero en cuanto al medio de conocimiento es Dios en cuanto conocido por la Re-
velacidén divina; In Primam Partem, gq. 1, a. 7; cfr. Pozo, Fuentes, p. 257-258.

19



21

con El, que es su principio y su fin. Resulta claro, pues, Jque
estamos ante una concepcidén homogénea que, sin embargo, el
gran discipulo de Vitoria amplia y desarrolla mas ampliamente.

Evidentemente las graves acusaciones de la Corriente Hu-
manista contra la Teologia Escolastica parecen gquedar aqui sin
fundamento (teologia tedbrica, abstracta, inuttil para la vida
cristiana). Se estd operando, sin duda, una importante trans-
formaciédn en la manera de concebir y de hacer la Teologia por
parte de Vitoria y sus discipulos. Asi las burlas y las iro-
nias punzantes de un Erasmo —por ejemplo— quedan aqui fuera
de lugar; la Teologia entra de lleno a decir su palabra ilumi-
nadora en las variopintas y complejas cuestiones humanas y te-
rrenas desde los principios de la Fe.

5. Aplicacidon a la realidad histdrica. E1 «Parecer» de
Melchor Cano sobre la guerra del Papa Paulo IV con Felipe II

El siglo XVI fue una época histdrica en la que se die-
ron numerosas guerras de diverso tipo: entre Principes Cris-
tianos; entre las potencias cristianas y los infieles turcos
otomanos; entre catdlicos y protestantes en Alemania y Fran-
cia; guerras de conquista en el nuevo Continente Americano en-
tre espafioles e indios aborigenes, etc. Parece 1lbégico que los
grandes tedlogos del momento teorizasen sobre la Guerra y la
Paz; ya lo hizo en sus Relecciones Francisco de Vitoria y tam-
bién lo hard después Melchor Cano. En todas estas teorias se
estdn teniendo en cuenta la realidad histdérica concreta, para
orientar los acontecimientos sobre bases éticas y Jjuridicas.
Las abundantes guerras existentes demostraban con claridad que
tendian a extenderse, mas que a frenarse; a desatar los males
del terror, la muerte y pobreza, mas que a mitigarlos.

En el caso de Melchor Cano existe una nueva fuente 1i-
teraria de indudable interés para conocer mejor su pensamiento
sobre la cuestidn: se trata del «Parecer» (0 «dictamen») sobre
la licitud de la guerra entre el Papa Paulo IV y el rey espa-
fiol Felipe II, emitido en noviembre de 1556 a peticidén del
Consejo Real. Dicho documento seria una aplicacidédn préactica de
la teoria general de la guerra a un caso histdérico concreto,
qgque ademds constituye un «casus belli» singular, al tratarse
de una guerra entre un Papa (en cuanto Principe Temporal) con-
tra uno de los Principes Cristianos més representativos e im-
portantes del «Orbis Christianus» del momento.

Fijemos, aunque sea brevemente, el marco histdérico en
el que tuvieron lugar los acontecimientos. Es de sobra conoci-



22

da la animosidad antiespafiola del anciano Papa Paulo IV (1555-
1559), de la noble familia napolitana de los Caraffa. Desde
poco después de su eleccidn (mayo 1555) se sucedieron una se-
rie de hechos fuertes en relacidén a Espafia gque produjeron una
tensidn progresiva entre el Papa y el Rey espafiol (primero
Carlos V y poco después Felipe II). Entre ellos cabe destacar
la Liga del Papa con Francia y Ferrara, asi como los prepara-
tivos bélicos (diciembre 1555) con el fin de expulsar a los
espafioles de Italia (del Reino de Népoles particularmente), o
las acusaciones publicas hechas por el fiscal pontificio pi-
diendo la excomunidén y destronamiento del Emperador Carlos V y
del Rey Felipe II en el Consistorio de julio de 155677,

Estando asi las cosas, y ante la inminencia de un ata-
que armado por parte de la Liga, Felipe II decide la marcha
del Duque de Alba con su ejercito desde Néapoles a través de
los Estados Pontificios hacia Roma (1 de septiembre de 1556),
con la intencidén de disuadir al Papa de sus intenciones hosti-
les contra Espaﬁam. Dada la importancia y gravedad de los he-
chos Felipe II, siguiendo una costumbre ya practicada por su
padre Carlos V, vio conveniente pedir asesoramiento teoldgico
y juridico acerca de este delicado asunto de sus relaciones
politico-eclesiasticas con el Papa Paulo IV, con el fin de
proceder en conciencia en el cumplimiento de sus deberes como
monarca espafiol y como fiel cristiano. A este efecto mandd ra-
dactar un «Memorial-Consulta» que sirviese de base a los ted-
logos y Jjuristas que debian dar un «Parecer» sobre el caso.
Debidé de ser confeccionado en las primeras semanas del mismo
mes de septiembre de 1556 porque en él1 se hace mencidén de 1la
salida del ejército del Duque de Alba, y poco después se pro-
cede ya a la consulta efectiva. El bidégrafo de Cano, Caballe-
ro, atribuye dicho documento al Doctor Navarro Martin de Az-
pilcueta, catedratico de canones en Salamanca (1532-37) vy
Coimbra (1537-54), que habia regresado a Espafia por esos afios
(1555) *°.

Dicho Memorial-Consulta consta de dos partes: en la
primera se hace una recopilacidén de los principales agravios
del Papa Paulo IV al Emperador Carlos V y al Rey Felipe II
(«Memorial de agravios» podria denominarse); resulta una larga
lista de hechos ofensivos (exactamente 14 puntos), algunos de

2 cfr p. Aguado Bleye, Manual de Historia de Espana, Espasa Calpe, Madrid 121981, vol. 2, 559-

ss; asi mismo cfr. L. Von Pastor, Historia de los Papas ed. G. Gili, trad. esp. J. Montserrat,
Barcelona 1927, wvol. XIV, 85-ss. 118-150; mé&s resumido B. Llorca-R. Garcia Villoslada, Histo-
ria de la Iglesia Catdélica BAC, Madrid 31987, vol. 3, 8ll-ss.

2 Hay varios estudios especificos sobre la guerra Paulo IV-Felipe II: cfr. F. Rodriguez Pomar,
Preparando y justificando una guerra memorable: Paulo IV y Felipe II, Razbén y Fe 119 (1940)
48-65. 278-289; 120 (1940) 67-80. 192-204. Cfr también L. Serrano, Causas de la guerra entre
el Papa Paulo IV y Felipe II, Escuela de Arqueologia e Historia IV (Roma 1918) 1-34. Id., Ano-
tacion al tema: el Papa Paulo IV y Espana, Hispania 3 (1943) 293-325.

2 cfr F. Caballero, Melchor Cano, p. 286; aunque recoge el dato como opinidén comGn, sin pro-
porcionar apoyo documental alguno. Sobre la figura del Doctor Navarro cfr T. Garcia Barberena,
Azpilcueta, Diccionario de Historia Eclesidstica de Espana, vol. 1, pp. 167-169.



23

ellos de mucha gravedad como queda indicado, y cuyo fundamento
histérico, al menos de los mas relevantes, estd demostrado.
Esta relacidén es la que se aduce como injuria recibida de par-
te del Papa que seria causa de guerra justa’’. Asi lo reconoce
Cano en su Parecer, como veremos después.

En la segunda parte se pasa a la «Consulta» de nueve
puntos concretos sobre los cuales deben dar su parecer los le-
trados escogidos a tal efecto. Son especialmente significati-
vas las palabras introductorias de dicha Consulta: «Presupues-
to lo susodicho, su Majestad teniendo fin a la defensa de sus
Reinos, al reparo y satisfaccidédn de tantos agravios, a aquie-
tar a su Santidad y conducirle a lo gue conviene, y teniendo
asimismo fin al beneficio publico de la Iglesia y de sus Esta-
dos, y a la reformacidén y remedio de lo tocante a lo eclesids-
tico, queriendo en todo satisfacer su real conciencia y enten-
der lo que puede hacer, ha mandado proponer a personas de le-
tras y conciencia los puntos siguientes»®®.

El contenido de los nueve puntos de la «Consulta» re-
sulta un tanto desconcertante, puesto que versa principalmente
sobre temas de reforma eclesidstica en tiempo de paz. La cues-
tidén central de la guerra defensiva estd como presupuesta en
todo el documento «Memorial-Consulta», pero no se formula de
una manera expresa y concreta. De entre los puntos consultados
sobre la reforma eclesiastica destacan, por ejemplo, la conve-
niencia de celebrar Concilios Nacionales (punto 3), o la peti-
cibébn de continuar el Concilio de Trento (punto 4), o el tema
de los abusos en la provisidédn de Dbeneficios eclesidsticos
(punto 7), o en materia de impuestos econdmicos con destino a
Roma (punto 8)%°. En definitiva, una consulta dificil y arries-
gada para los personajes consultados.

En base al «Memorial-Consulta» arriba citado los letra-
dos designados dieron su Parecer. De todos los emitidos «el
dictamen gue causd mayor impresidédn y ha dejado més huella en
la historia por su valentia, sensatez vy comprensidédn de la

2 Asi se recoge al final de dicha relacidén: «Y puesto que a ninguna cosa de las dichas se ha

dado por sus Majestades ocasién (..), y que asimismo de su parte se han hecho todas las dili-
gencias y se han usado todos los medios posibles para aquietar a su Santidad y desviarle de
tan desordenados fines e intentos, y para inducirle a que deshiciese y satisfaciese tantos y
tan notorios agravios. No habiendo bastado cosa ninguna, y habiéndose venido a términos que
sin evidente y notorio peligro para sus Reinos y Estados, no se podia esperar a que metiese la
guerra en el Reino; fue forzado que el Duque de Alba (..), saliese en campo con el Ejercito que
ha podido juntar, para obviar a la fuerza y violencia que su Santidad quiere hacer; con deter-
minacién que si su Santidad quisiere aquietarse y venir a medios convenientes, y de manera que
se pueda vivir con él con seguridad, y quisiere deshacer los dichos agravios, sea por su Ma-
jestad admitido, siendo como es su real intencidén de tener a aquella Santa Sede la obediencia
y observancia que siempre», F. Caballero, M. Cano, Consulta a los tedlogos sobre el proceder
del Papa Paulo IV y Parecer que dio sobre ello Fr. Melchor Cano, en Apéndice Documental, n.
41, 511-512. En adelante citaremos por esta edicién del documento. Este texto gque proporciona
Caballero es el méds asequible y fiable, pues han sido cotejadas todas las ediciones para uni-
ficar y depurar el texto; cfr. Caballero, M. Cano, 288;295.

* Memorial-Consulta, 512.

Cfr Ibidem, 512-513.

25



24

realidad fue el de Melchor Cano»?®; fue efectivamente el que
mas agradd al Rey y el que mayor influencia tuvo en el trans-
curso de los acontecimientos futuros; de los demas dictamenes
apenas ha quedado memoria.

Cano recoge en su Parecer todas las dudas planteadas
por la consulta, pero lo hace de forma verdaderamente original
y profunda. La cuestidén de fondo era si se puede proceder a la
Guerra Defensiva contra el Papa (injusto agresor) y poner re-
medio a una serie de males planteados. Nuestro autor estructu-
ra su dictamen en tres partes: a) dificultades graves de la
cuestidén que llevarian prudencialmente a no actuar contra el
Papa; b) razones igualmente graves e importantes para actuar;
c) respuesta propiamente dicha a las cuestiones planteadas.
Las dos primeras son breves y constituyen una especie de reco-
pilacidén de las razones a favor o en contra de la cuestidn de
fondo planteada. La tercera parte es propiamente la solucidn
(0 soluciones) ofrecida por Cano en base a un esquema racional
preciso, en cuya exposicidén se explaya mas largamente el au-
tor.

Las razones en contra de hacer la guerra al Papa pueden
reducirse a seis: se trata de la persona del Papa que es mas
superior de los cristianos que el Rey de sus subditos (Padre
espiritual y Vicario de Cristo); la condicidédn particular de
este Papa: porfiado y apasionado; los tiempos peligrosos que
corrian, sobre todo por la disidencia en Alemania en contra
del Papa; porque las alteraciones y alborotos de los pueblos
suelen acabar en desdrdenes y excesos; la dolencia de la Curia
Romana se ha hecho crénica e incurable; y por fin la necesidad
que tiene el Rey de las Bulas de Roma en cuanto a los impues-
tos de la «Cuarta y Cruzada» que le hace depender de algin mo-
do de la benevolencia del Papa.

Por la parte contraria presenta a continuacidén las gra-
ves razones que parecen apremiar al Rey a poner remedio a al-
gunos de los males existentes: la fidelidad que los Reyes de-
ben a sus reinos por el Jjuramento prestado de defender sus
tierras y subditos; importancia de que el Rey mantenga el cré-
dito y prestigio de su poder; no aparecer débiles o timoratos
ante Roma por motivos de Religidn, porque seran utilizados pa-
ra atemorizar y coaccionar; el interés para la misma Iglesia
de que se remedien abusos graves que corren peligro de des-
truirla; los inconvenientes que se temen de esta defensa son
inciertos y dudosos, mientras que el mal que se seguiria de no
obrar es cierto y manifiesto.

Teniendo en cuenta los pros y los contras Cano pasa a
responder a la Consulta. Ante todo distingue dos tipos de

2y, Beltran de Heredia, Domingo de Soto. Estudio biogrdfico documentado, Biblioteca de Tedlo-

gos Espafioles, Salamanca 1960, p.396.



25

cuestiones consultadas: las que hacen referencia a la defensa
ante la guerra que ha promovido el Papa («Razdn de defensa»);
y las que hacen referencia a la reforma de los abusos de Roma
en tiempo de paz («Remedio de abusos»). Su Parecer tratara am-
pliamente de lo primero, y se excusarad de responder a lo se-
gundo. En cuanto a la «Razdn de defensa», que es lo que ahora
nos interesa a nosotros, Cano examina tres puntos: 1) si la
defensa que hace el Rey es Jjusta y debida (Ius ad bellum); 2)
qué medios son licitos en orden a esta defensa (Ius in be-
1lum); 3) cuales son los limites justos de esta defensa (Ius
victoriae)?’.

En primer lugar, ¢se da verdadera injuria por parte del
Papa? Esta es la cuestidén basica que Jjustificaria la guerra.
No hay mucha duda, dird Cano: supuestos los hechos que expone
el «Memorial-Consulta» parece claro que el Papa comenzd la
guerra injustamente, por lo cual la defensa por parte del Rey
es justazg. Busca aqui Cano asegurar que se da la causa de
«Guerra justa» en este caso concreto. Ademds la injuria es
grave y se han agotado todos los medios pacificos para evitar
la guerra”.

Para mayor claridad, en la justificacidén de este punto
se distinguen dos personas en el Papa: una como Prelado de la
Iglesia Universal y otra como Principe temporal de sus Esta-
dos. En este caso el Papa ha actuado no como Principe espiri-
tual de la Iglesia sino como Principe temporal, «lo cual mues-
tra bien la Liga con el Rey de Francia y con los deméds, 1los
aparejos de guerra y gente que ha hecho, el tomar la tierra a
los Coloneses y las otras cosas que se representan en el Memo-
rial»’’. De este modo el Rey no se defiende del Papa, ni del
Vicario de Cristo, sino de un Principe de Italia, su comar-
cano, que como tal hace la guerra.

Por otra parte la legitimidad de la defensa comienza
cuando el agresor comienza claramente a poner medios bélicos,
como son levas de soldados o movimientos de tropas contra el
inocente, no sélo cuando declara publicamente la guerra. Sale
aqui Cano al paso de la acusacidn, por parte de algunos pusi-
lédnimes, de que la salida del ejercito del Duque de Alba desde
Napoles fuera una medida ofensiva (que iniciara las hostilida-
des) y no defensiva ante la guerra inminente que el Papa esta-
ba preparando“.

27

Parecer, 517-518.

«En el primer punto no hay mucho que dudar, sino que siendo como es la guerra por parte de
su Santidad injusta y agraviada, la defensa de V. Majestad es justa y debida», Parecer, 518.

2 Segln se recoge en un interesante texto al final del Memorial de agravios.

Parecer, 518.

«La defensa no solamente se entiende ser legitima cuando el agresor se declard en hacer
publica la guerra, sino cuando comenzd a hacer gente o aparejos contra el inocente. (..) Por la
cual razédn se manifiesta la imprudencia de algunos que porque el Duque de Alba salié de Napo-
les camino de Roma, imaginaron que aquello era acomtimiento y no defensa», Parecer, 519-520.

28

30
31



26

En segundo lugar, ¢(qué medios se pueden poner legitima-
mente para hacer la guerra? se pueden poner con buena concien-
cia todos los medios que parezcan necesarios para la tal de-
fensa a los hombre cuerdos y sabios en la guerra; cudles sean
en concreto «mal lo puede averiguar el tedlogo por su teolo-
gia; mejor lo averiguarédn capitanes y soldados viejos, y el
Consejo de Guerra de V. Majestad»’’.

Sin embargo, aparte de los medios puramente militares,
Cano aconseja como licitas una serie de medidas indirectas que
podrian ser eficaces en esta guerra, y que consistirian en 1lo
qgque ahora llamariamos «blogqueo econdmico»: «Que durante la
guerra ni por cambio ni por otra manera, directe ni indirecte,
no vayan dineros de los Reinos de V. Majestad a Roma, aungque
sean para los mismos Cardenales espafioles que alli estéan. (..)
Ni mads ni menos es cosa muy justa que ningun dinero vaya a Ro-
ma, aunque algunos de los que estan alld no merezcan este cas-
tigo. Y general cosa es que de la Guerra justa siempre se re-
crecen dafios a los inocentes, mds esto es por accidente y muy
accesorio, y fuera de la intencidén principal de quién hace la
guerra; ni debe el artillero dejar de hacer su oficio aunque
algunas veces acierte la pelota al que ninguna culpa tiene»’’.
Se puede observar como Cano considera también aqui las conse-
cuencias de estas medidas para los inocentes, gue en este caso
se justifican, segun la distincidén inocentes-culpables dentro
del desarrollo de la guerra, y la casuistica subsiguiente.

En la misma linea econdmica propone Cano que se guiten
las rentas de sus iglesias espafiolas a los Prelados que de-
biendo residir en sus iglesias (en Espafia) residen injustamen-
te en Roma, y sin embargo cobran las rentas econdmicas de sus
iglesiaé”. Muchos de estos prelados, como es conocido, eran
italianos o nepotes del Papa; con lo cual se haria un perjui-
cio al Papa y sus allegados sobre una base Jjusta (exigir 1la
obligacidén y la necesidad de la residencia episcopal en su se-
de propia).

Por lo que se refiere al tercer punto, ;qué limites ha-
bra que observar en la vindicacidén de la injuria, una vez al-
canzada la victoria? A nuestro juicio es esta la parte mas in-
teresante y creativa del Parecer que analizamos, en donde la
teoria general sobre la Guerra es aplicada y desarrollada en
concreto con mayor acierto. Analiza Melchor Cano cuatro pun-
tos: 1) principios generales de equidad a tener en cuenta; 2)

32 Parecer, 520.

Parecer, 520.

«Y a los Prelados que hacen ordinariamente residencia en Roma, y contra toda justicia llevan
renta de sus Iglesias, pues es manifiesto que no tienen causa bastante para no residir en
ellas, también se les podria quitar las temporalidades, o a lo menos gran parte de ellas, pues
las llevan con la misma conciencia que si las robasen», Parecer, 520.

33
34



27

recuperacidédn de bienes perdidos; 3) garantizar la paz futura;
4) castigo del agresor.

Comienza Cano afirmando que en este sector de las ac-
tuaciones (vindicacién de la injuria en las tractativas de
Paz), todo se ha de hacer con la moderacidén propia de la de-
fensa inocente que guarda los limites de la Jjusticia y equidad
(«cum moderamine 1inculpatae tutelae»), en lo cual estan de
acuerdo los tedlogos y Jjuristas. Es decir, la guerra no debe
ser de exterminio del enemigo; y las Jjustas reivindicaciones
del vencedor se deben hacer con el menor dafio posible del ven-
cido, aplicando criterios de moderacidén y prudencia. Estos
principios, ademas, se aplican aqui a un caso peculiar, por
eso afirma que esta moderacidén y medida se requiere mucho méas
cuando los inferiores se defienden de los superiores, o 1los
hijos de los padres®.

Es claro, y no plantea mayores problemas, que el Rey
vencedor podrad con buena conciencia recuperar todos los gas-
tos, costas y dafos desde el principio hasta el final de 1la
guerra; y especifica Cano: «no solamente en su hacienda, sino
también en los bienes de sus vasallos servidores y aliados»>°.

Asimismo es licito tomar todas las precauciones necesa-
rias para asegurar la Paz en adelante: «Se puede con buena
conciencia tomar toda la seguridad que fuere necesaria para
qgque su Santidad no vuelva de aqui a tres meses, o cuando ha-
llare oportunidad, a renovar la guerra comenzada. (..) No de
otra manera V. Majestad, a ley de buena christiandad, puede vy
debe mirar gque seqguro le queda cuando se hiciesen los concier-
tos, si su Santidad estrechado viene en algunas condiciones
buenas. Y a la verdad cuadles seguros sean necesarios y cuales
no, V. Majestad lo sabrd mejor y el su Consejo de Guerra, dJue
la Teologia sabe poco en esto»’’ . Lo que si advierte Cano es
qgque a la hora de determinar las exigencias de seguridades, no
seria licito engafiar, exagerando y pidiendo cosas gque no son
realmente necesarias para la seguridad futura: «No se han de
fingir seguridades que no sean necesarias»°°.

Por Ultimo, serad licito proceder como juez a castigar
al agresor culpable una vez dominada la situacidén. Dicho cas-
tigo tiene dos objetivos claros: el escarmiento del interesado
de manera que no lo vuelva a intentar; y el valor ejemplar pa-

3 2 . . .
° «Porque todos los tedlogos y Jjuristas concuerdan en un parecer muy cierto, que la defensa ha

de ser cum moderamine inculpatae tutelae. Y como la justicia tiene su moderacidén y limite, y
con una cierta igualdad califica las penas conforme a las culpas, y tiene una raya fuera de la
cual el juez justo no debe salir, asi a la Jjusta defensa se han de dar linderos y términos
constituidos por la razdén. Y como arriba se notd, esta moderacidn y medida mucho més se re-
quiere cuando los inferiores se defienden de los superiores, y los hijos de los padres», Pare-
cer, 521.

* parecer, 521. Afade: «Entiéndase el principio de la guerra desde el punto que su Santidad
comenzé a declararse que hacia gentes y aparejo contra V. Majestad, pues desde entonces co-
mienza a ser legitima la defensax».

*7 parecer, 521-522.

3 Parecer, 522.



28

ra que todos vean las consecuencias del delito, infundiéndoles
temor>?.

Pero en este Ultimo aspecto del castigo a infringir es
donde nuestro tedlogo pone mas cuidado en aconsejar moderacidn
y clemencia, teniendo en cuenta la persona particular de que
se trata. «En este punto deseo yo los miedos de los tedlogos y
los temores de los escrupulosos», dira Cano; «para que todos
consideren que el gque ha de ser castigado es nuestro padre, es
nuestro superior, es Vicario de Dios, representa la persona de
Jesucristo, y que siendo maltratado serd menospreciado, y por
consiguiente se abrird la puerta al vituperio de la fe y des-
precio de la autoridad eclesidstica»®C.

En consecuencia, propone una especie de conmutacidédn del
castigo propiamente dicho, que consista en conseguir ciertos
favores y prebendas justas para el Reino y sus iglesias, de
manera que el Papa no quede ofendido sino escarmentado y cura-
do. Ejemplos de estas contraprestaciones serian que los bene-
ficios eclesidsticos en Espafia fuesen patrimoniales; gque hu-
biese una Audiencia del Papa en Espafia, donde se concluyan las
causas ordinarias sin ir a Roma; qgue determinados frutos eco-
némicos de la Iglesia Espafiola no se los llevase el Papa; Jque
el Nuncio del Papa expidiese los negocios gratis, o con unos
aranceles muy moderados; y otras cosas parecidas®’.

A la hora de valorar el Parecer de Cano se han dado las
mas diversas opiniones. En ocasiones se le ha tachado de Rega-
lismo a ultranza; otras veces de excesiva condescendencia con
el Papa®’. A nuestro juicio es éste un trabajo de elevada cate-
goria teoldgica, eclesial vy politica que acredita bien las
grandes dotes de Cano; ademds de constituir un ejemplo para-
digmatico de la fecunda interrelacidn entre Teologia y Politi-
ca, tipica de la Escuela de Salamanca. Se trata de un Dictamen
que destaca por su imparcialidad y prudencia en la resolucidn
de cuestiones mixtas muy delicadas y complejas. Cano Supo co-
locarse en el justo medio sin ponerse incondicionalmente de
parte del Rey (al que pone limites y condiciones muy claras),
ni tampoco de parte del Papa, condescendiendo con cualquier
conducta injusta a causa de su alta autoridad espiritual. Se
evita asi caer en cualquiera de los dos extremos: ni Regalista

39 . 2 . . . A .
«También es cierto que en las guerras ordinarias que se hacen entre Principes terrenos, el

acometido injustamente, cuando en la prosecucidén de la guerra se halla superior y con ventaja,
y el contrario vencido, puede proceder como juez a castigar al agresor de su temerario e in-
justo acometimiento. Y en este castigo han de haber dos respetos: el uno que el castigado que-
de escarmentado, para que otra vez no acometa semejante temeridad; el otro que el castigo sea
ejemplar, para que asi los vecinos como los sucesores del delincuente escarmienten en cabeza
ajena, y entiendan que si tal hicieren, tal pagaran», Parecer, 522.

“ parecer, 522.

Parecer, 522.

Caballero recoge las diversas posturas que se han dado a lo largo del tiempo, cfr Cano, 291-
295.

41
42



29

a ultranza, ni desde luego Papalista. En el escrito se sopesan
bien los hechos a la luz de los principios teoldgicos y juri-
dicos, concediendo y limitando a cada cual lo que le corres-
ponde en justicia. La prudencia y el comedimiento destacan a
lo largo de todo el Parecer.

Por Ultimo, se debe sefialar que fue el Dictamen que tu-
vo mayor incidencia en los hechos histéricos. El comportamien-
to de Felipe II al final de la Guerra, en septiembre de 1557,
no pudo ser mas respetuoso y comedido con el Papa. Llegado el
ejercito del Duque de Alba ante la indefensa Roma, cuando se
temia algo parecido a un nuevo saqueo de la Ciudad Eter-
na («Sacco» de Roma), el Duque de Alba pididé la reconciliaciédn
de Espafia y su Rey con el Papa, ante el asombro de propios y
extrafios; cosa que le fue concedida sin demora. Entrando orde-
nadamente las tropas espaficlas en Roma, el Duque de Alba besd
los pies de Paulo IV al ser recibido por ¢é1, firmandose 1la
«Paz de Cave» que daba fin a la infortunada guerra. Debid que-
dar pensativo el Papa Caraffa, tan significado hasta entonces
por su fobia antiespafiola. En adelante se notdé sin duda un
cierto cambio de actitud. Ni a Carlos V, ni al propio Dugue de
Alba les agradaron las condescendencias, y hasta humillacio-
nes, por las que hubo que pasar en esta jornada histérica®®. Se
podria afirmar entonces que el Parecer de Cano tuvo una efica-
cia préactica incontestable, por lo menos en los puntos esen-
ciales del mismo. Una «Teoria de la Guerra» de alto valor teo-
l6gico-juridico, derivada de la Escuela de Salamanca, influia
y orientaba decisivamente los acontecimientos histdéricos con-
cretos.

CONCLUSION

La pregunta que subyacia era: ¢la Teologia sirve para al-
go practico, real, concreto? (Segun el pensamiento salmantino
del siglo XVI)

La respuesta que se deriva con naturalidad de todo lo ex-
puesto hasta aqui es obviamente afirmativa. La Teologia Rena-
centista salmantina no es una pura abstraccidén, ni una teoria
bien elaborada, pero inservible para la vida real y préactica.
Por el contrario, conecta de lleno con la Ciudad Temporal (vi-
da humana terrena, problemas socioculturales, econdmicos, Ppo-
liticos, eclesiales). Y todo ello tanto en la dimensidén antro-
poldégica individual como social o —en términos actuales— co-
munitaria.

43

Cfr Caballero, Cano, 293.



30

Esto es lo qgue aporta de manera original y novedosa la
Escuela de Salamanca de Francisco de Vitoria. Y esto —en defi-

nitiva— es lo que teoriza Melchor Cano en su gran obra De lo-
cis theologicis 1libri duodecim publicado en 1563.

Prof. Juan Belda-Plans
Historia de la Teologia
Facultad de Teologia «San Damaso». Madrid



