REFORMA CATOLICA Y REFORMA PROTESTANTE (SIGLO XVI)
SU INCIDENCIA CULTURAL

4 Objetivo del Congreso: Reflexionar sobre los principales hechos e ideas

del Siglo de Oro (ambito espafiol)

¢ Analisis transversal (Literatura, Historia, Pensamiento, Religion)

¢ En el marco de las GRANDES REFORMAS de la Iglesia Catdlica durante el
siglo XVI

- Tema escogido: Reforma Catdlica y Reforma Protestante (dmbito espafiol)

& Hechos decisivos de alcance global

(sociedad cristiana: Orbis Christianus)

INTRODUCCION

& Punto de partida: situacidon general de decadencia (manifestaciones con-
cretas)

& Clamor general de Reforma eclesiastica (in capite et in membris) desde la
Baja Edad Media

€ Para los estudiosos en general la historia eclesiastica del siglo XVI quedd
marcada de manera singular por la gran REFORMA PROTESTANTE iniciada
con Lutero, que supuso un cambio sustancial en la concepcion del Cristia-
nismo.

¢ De manera un tanto enfatica y exagerada LUTERO afirmaba que su inten-
cidn era volver a la «pureza del Evangelio» oscurecida por el pagano Aristé-
teles y por la tirania de Roma. Con lo primero aludia a la Filosofia (la Razén)
gue habia infectado la teologia al uso (i.e. la Escolastica). Con lo segundo al
Papado y su conocida decadencia. Por lo tanto se puede decir que Lutero
partia de unas circunstancias histdricas concretas que afectaban gravemente

a la religién cristiana y que él pretendia cambiar.



4 Pero la PREGUNTA que nos incumbe ahora es: éfue Lutero el Unico que se
propuso la reforma de una Iglesia en decadencia? ¢Hubo mas intentos refor-
matorios por parte de otros agentes cristianos? Y si hallamos varias «Refor-
mas»: équé relacion hubo entre ellas? écudl fue primero? éHubo una cierta
dependencia mutua? Estos interrogantes son los que deberian ser respondi-
dos adecuadamente.

¢ Durante algun tiempo prevalecié la opinién que senalaba dos Reformas:
la «Reforma» (luterana o protestante) y la «Contrarreforma» (catdlica)
dando a entender que la Reforma Catdlica habia sido una consecuencia de la
Reforma Protestante, y que habria empezado solamente después del Concilio
de Trento.

& Esta idea ha sido desmentida por la moderna historiografia, la cual ha
demostrado de manera fehaciente que el movimiento de reforma en la Iglesia
Catodlica habia empezado mucho antes, si bien se fue abriendo paso lenta-
mente a lo largo de la Baja Edad Media hasta culminar en la Gran Reforma
Catolica Tridentina.

¢ Ciertamente con la aparicién de la Reforma Protestante (1517) ambos
movimientos reformatorios se solapan de algin modo con influencias mutuas.
Es evidente que el estallido luterano galvanizé y potencié las fuerzas espiri-
tuales catdlicas para dar un impulso definitivo al clamor de reforma que ya
venia aplicdndose aunque lenta y trabajosamente.

¢ Triunfara de manera plena en el Concilio de Trento (1545-1564), que no
es sino la realizacién efectiva de la ansiada reforma eclesiastica tantas veces
intentada.

¢ El telén de fondo en esta exposicidon sera la Reforma Catodlica en sus di-
versas manifestaciones, y en torno a ella su relaciéon con la Reforma Protes-

tante.

I. LA REFORMA CATOLICA

€& Podemos sistematizar las ideas en los TRES EJES SIGUIENTES. 1) La re-
forma de la espiritualidad: movimientos de Observancia de las Ordenes Reli-

giosas y la aparicion de nuevas Congregaciones. 2) La reforma teoldgica e



intelectual: la teologia renovada de Salamanca y Alcalda. 3) La reforma disci-

plinar y doctrinal: la obra del Concilio de Trento.

1. LA REFORMA ESPIRITUAL

4+ ORDENES RELIGIOSAS

La crisis eclesiastica afectaba de modo muy especial a las Ordenes Re-
ligiosas que siempre habian sido apoyo fundamental de la Iglesia y de la cura
pastoral del pueblo cristiano. Practicamente todas las Ordenes estaban nece-

sitadas de una profunda reforma

4+ MANIFESTACIONES

Las manifestaciones de decadencia eran muy variadas: habia muchos
abades y priores que seguian la Corte de los Reyes dilapidando alli las rentas
del monasterio o convento; otros residian en su monasterio pero llevando
una vida de lujo y mundanidad, portdndose como magnates seculares (ricos
vestidos, criados, caballerizas, cacerias, etc). Los monjes o frailes mal aten-
didos salian frecuentemente del monasterio frecuentando lugares poco reco-
mendables. La vida en comUn apenas se daba; se quebrantaba la clausura y

se violaban los votos

4+ PIONEROS DE LA REFORMA

En medio de esta situacidn las Ordenes Religiosas fueron las que ma-
nifestaron un deseo de reforma mas profundo y temprano. En otras palabras,
la reforma eclesiastica comienza en la Baja Edad Media por las Ordenes Reli-

giosas, que seran el gran catalizador de las restantes reformas.

4+ MOVIMIENTOS DE OBSERVANCIA

El sistema que se solia utilizar fue el de organizar dentro de la misma
Orden una rama nueva llamada Congregacion de Observancia. Asi los «Con-
ventuales» eran los monjes o frailes ordinarios y los «Observantes» eran los
gue se empefiaban en volver a un cumplimiento mas estricto de la Regla
primitiva. Los grandes reformadores se proponian reformar un antiguo Mo-

nasterio o Convento con personas fervorosas partidarias de la observancia;



a partir de ahi se difundia este espiritu a otros sitios, y asi se constituia la

Congregacidon de Observancia dentro de la Orden concreta

+ ORDENES REFORMADAS

No podemos aqui detenernos en la exposicion detallada de estas Con-
gregaciones de Observancia en el seno de las diversas Ordenes Religiosas.
Los Dominicos y los Franciscanos fueron los que iniciaron muy pronto esta
reforma interna y los que mayores resultados obtuvieron. Por ejemplo la Con-
gregacion de Valladolid de los Dominicos tuvo como centros piloto de gran
importancia a fines del siglo XV los Conventos de San Gregorio de Valladolid
y de San Esteban de Salamanca, centros de gran efervescencia espiritual y
teoldgica.

Asimismo el franciscano Pedro de Villacreces (+1422) inicié en Cas-
tilla un movimiento reformatorio con los eremitorios de Escalacoeli en la Sal-
ceda (Guadalajara) o la Domus Dei en la Aguilera (Aranda), de donde salieron

importantes religiosos como Fray Jiménez de Cisneros, entre otros.

+ NUEVAS ORDENES

Junto a la reforma de las Ordenes Religiosas clasicas (Movimientos de
Observancia), comienzan a aparecer ya en pleno siglo XVI nuevos movimien-
tos religiosos, anteriores a Trento, que difieren de las Ordenes Religiosas an-
teriores, buscando nuevas formas de estados de perfeccién adaptadas a los
tiempos nuevos (clérigos regulares). La contribucién de estos movimientos a
la Reforma Catdlica es importantisima.

Principalmente cabe sefialar: los Teatinos (San Cayetano de Thiene y
Juan Pedro Caraffa); los Barnabitas (San Antonio Maria Zaccaria); los Somas-
cos (San Jeréonimo Emiliano); los Capuchinos (Luis y Rafael Fossombrone); y
especialmente la Compaiiia de Jesus (san Ignacio de Loyola); no es preciso
aqui detallar la enorme influencia y gran contribucién de esta ultima en este
momento de sus origenes a la Reforma Catdlica (teologia, misiones y educa-

cidn seran los campos mas destacados)



+ MISTICA ESPANOLA

Por ultimo es preciso aludir aqui a la gran Mistica espafiola especial-
mente capitaneada por Santa Teresa de JesuUs y su reforma del Carmelo
Descalzo; asi como a San Juan de la Cruz, su discipulo inmediato.

Pero antes de ellos actuaron algunos autores espirituales como el fran-
ciscano fray Francisco de Osuna y su Abecedario espiritual, que encabeza

lo que se ha dado en llamar la Mistica del recogimiento (# Alumbrados)

4+ ESPIRITUALISMO ERASMIANO

Otro capitulo a destacar en el conjunto de la Reforma Catdlica es el
Erasmismo o Espiritualismo erasmiano, una concepciéon moderna de la es-
piritualidad cristiana sobre todo referida a los seglares; su libro de cabecera
fue el Enchiridion militis christiani de Erasmo que en Espafa tuvo multiples
ediciones traducido al castellano y fue muy leido por laicos y clero secular.

Cfr también Carranza y su Catecismo Christiano

+ CONCLUSION

- Todo lo cual manifiesta claramente la gran vitalidad de la Iglesia
Catolica, a pesar de la crisis eclesiastica ya sefialada, y su capacidad de re-
forma interna.

- Influencia decisiva en todos los campos: Teologia, Literatura,
Jerarquia, Universidad, Misticos, etc. Son los religiosos reformados los que

impulsan la mayor parte de los logros culturales de la época

3K 5K 5K 5K 5K 5K 5K 5K 5K 5K K K K K

2. LA REFORMA INTELECTUAL Y TEOLOGICA

El segundo elemento principal que ejercerd un influjo decisivo en la
Reforma Catdlica es la renovacion o modernizacién de la Teologia existente

(Escolastica)




CRISIS DE LA TEOLOGIA ESCOLASTICA

Hay que partir de la crisis generalizada de la Teologia Escolastica en
la Baja Edad Media, consecuencia principalmente de la ruptura Fe-Razdén
(operada por el Nominalismo) y de la crisis de la autoridad eclesiastica (teo-
rizada y extendida por el Conciliarismo ).

A principios del siglo XVI se da un clamor generalizado de rechazo
de la Teologia Escolastica Medieval y de reforma de la Teologia para adaptarla
a los nuevos tiempos y a las nuevas necesidades. Habia que buscar soluciones

a la situacion decadente y envejecida de la Escolastica Medieval

INTENTOS REFORMADORES

Este esfuerzo renovador de la Edad Moderna se produce en dos direc-
ciones fundamentale:

a) Crear una Teologia nueva (innovacién ): hacer tabla rasa de toda
lo anterior (sistema y métodos teoldgicos antiguos). Esta es la linea del Hu-
manismo (Erasmo ) y de la Reforma Luterana (Lutero )

b) Renovar la Teologia Escolastica tradicional (renovacion ): se tra-
taria de volver al verdadero espiritu cientifico de la Escolastica Medieval, ade-
cuandolo a las nuevas exigencias e incorporando a la Teologia los valores
modernos aportados por el Humanismo.

En definitiva, lo que se intenta es purificar dicha Teologia Escolastica
medieval de los graves defectos introducidos, y al mismo tiempo enriquecerla
con los nuevos logros filolégicos y culturales del Humanismo. Esta ultima es
la linea seguida por Francisco de Vitoria, OP (+1546) y sus discipulos de la
Escuela de Salamanca, que dara lugar a un verdadero renacimiento
teolégico. La joven Universidad cisneriana de Alcala completara el cuadro

de esfuerzos renovadores

LA ESCUELA DE SALAMANCA

Asi pues, la verdadera reforma de la teologia provendra de Espafa. La

institucion académica donde tendra lugar esta decisiva reforma de la teologia



sera fundamentalmente la Facultad de Teologia de Salamanca, y dentro de
ella fueron los Dominicos en su Colegio-Convento de San Esteban los que
llevaran a cabo este empeno renovador, en especial sus tres grandes Maes-
tros Francisco de Vitoria (+ 1546), Domingo de Soto (+1561) y Melchor Cano
(+1560), autor del magno tratado metodoldgico De locis theologicis, que tuvo

una influencia decisiva en futuro.

Dos son los rasgos definitorios de esta teologia renovada salman-
tina: fidelidad y creatividad (cfr Juan Pablo II, Discurso a los tedlogos es-

pafoles, Salamanca, 1-XI-1982).

> Fidelidad: a la Iglesia y al Papa en un momento critico para la
unidad de la fe. En efecto, esta teologia salmantina se distinguié por ser res-
petuosa con la tradicion, atenta al magisterio y defensora de la fe ante las

desviaciones de la época.

= Creatividad:

4 Método teoldgico. Argumentacion segun los «loci theologicis»: Mel-
chor Cano y la nueva epistemologia teoldgica. Raiz humanista: Rodolfo Agri-
cola y su De inventione dialéctica.

& Equilibrio teologia positiva-teologia especulativa: Fuentes positivas
(SE, SS Padres, Historia, lenguas, segun orientacion humanista); Especula-
cidn racional que sistematiza y deduce de los datos de Fe (corrige el positi-
vismo biblico de los humanistas: HUMANISMO CRITICO)

4 Problematica (Teologia practica que aborda las cuestiones del mo-
mento). No tedrica ni abstracta, sino interesada en los problemas vivos, ilu-
minandolos desde la Revelacion

Esta es su mayor aportacién: VITORIA y el Derecho de Gentes (la
Duda Indiana); la doctrina de la Guerra Justa (Guerras de conquista y Dicta-
men sobre la guerra Paulo IV-Felipe II). SOTO la antropologia teoldgica
frente a Lutero; teoria sobre la Justicia y el Derecho (el Derecho Natural).

AZPILCUETA vy la Etica Econdmica (origen de la Economia moderna y el



mercantilismo). COVARRUBIAS vy la reforma del Derecho Penal. Y varios
mas.

¢ Estilo literario de hacer Teologia: elegancia formal y literaria, se-
gun la moda humanista. La acusacion humanista del latin escolastico barbaro.
Cima es MELCHOR CANO en su tratado De locis theologicis

En efecto, no fue una Teologia anclada en el pasado o que se limitase
a revivir la tradicidn teoldgica medieval, sino que, muy al contrario, fue ori-

ginal y creadora.

CONCLUSION

= Una Teologia Nueva (o renovada) fruto de la fecunda unién entre
Escolastica y Humanismo (GRABMAN)

= Aportacién decisiva de la Teologia al mundo cultural y cientifico de

un Mundo Nuevo

LA UNIVERSIDAD DE ALCALA

El otro centro universitario que hara su aportacion a esta renovacién
teoldgica sera la joven Universidad de Alcald fundada en 1508 por Cisneros
(fraile franciscano reformado) a la sazén arzobispo de Toledo.

En este caso el rasgo distintivo peculiar fue su orientacion biblica,
con el consiguiente cultivo de las lenguas biblicas que permitian ir a las
fuentes mismas, tan acorde con las exigencias humanisticas. El fruto mas
granado de estos esfuerzos renovadores complutenses fue la primera Biblia

Poliglota del mundo publicada en 1520

CONCLUSION:

- Desarrollo del estudio del Mundo Clasico grecorromano

= Avance de la Filologia clasica y biblica

= Cuna de grandes humanistas y biblistas: Sepulveda, Arias Montano,

Luis de Ledn (aparte de Nebrija que fue profesor alli)




3. LA REFORMA ECLESIASTICA. LA OBRA DEL CONCILIO DE TRENTO

CULMEN DE LA REFORMA ECLESIASTICA

Todo el gigantesco esfuerzo reformador de la Iglesia desde el siglo XV
en adelante tendra su culminacion en la magna obra reformadora del Concilio
de Trento (1545-1563), cuyo agitado y largo desarrollo abordd desde la je-
rarquia eclesiastica todos los graves problemas existentes entonces, muchos
de ellos provocados por la Reforma Protestante, pero otros independientes
derivados de la decadencia eclesiastica medieval.

Con ello se confirmaba autoritativamente las reformas en curso surgi-
das desde la base del pueblo cristiano (religiosos, tedlogos, humanistas, obis-

pos particulares, etc)

APLICACION DE TRENTO

La aplicacion de los decretos tridentinos en toda la Cristiandad en los
anos posteriores dio lugar a lo que se denominé por algunos estudiosos la
«Contrarreformay, acuiiando asi un término impropio y poco preciso, segun
lo indicado hasta aqui.

La Reforma Catdlica fue un movimiento interno de la Iglesia anterior a

la Reforma Protestante y en gran parte independiente de ella

HISTORIA DEL DESARROLLO DEL CONCILIO

La historia del Concilio de Trento es de sobra conocida en sus tres con-
vocatorias o etapas (1545-46; 1551-52; y 1562-63) hasta su aprobacién de-
finitiva por el Papa Pio IV en la Bula Benedictus Deus (26.01.1564).

La metodologia utilizada fue abordar contemporaneamente el as-
pecto dogmatico y el disciplinar, de manera que mientras se iba definiendo y
precisando la doctrina frente a los errores del momento, se iba también con-

cretando la obra reformadora en los aspectos mas practicos.



10

PRINCIPALES FRUTOS

Cabe sefialar como hitos mas importantes la definicién de la doctrina
sobre la Sagrada Escritura y la Tradicién Apostdlica (canon biblico, exégesis
e interpretacién, etc); la doctrina sobre el pecado original y la justificacion
cristiana; la doctrina sobre los siete sacramentos, en especial la Eucaristia.
Todo ello saliendo al paso de los errores protestantes. Aspecto dogmatico.

Paralelamente se trataron temas tan importantes para la reforma
eclesiastica como el derecho divino de los obispos y la residencia episcopal
en sus diocesis; la creacién de los Seminarios diocesanos, etc.

Ademas se encargd al Papa la elaboracion de un Catecismo y la re-
forma del Misal y Breviario, trabajos que fueron realizados en breve espacio

de tiempo.

CONCLUSION

= Quedd asi completada la tan ansiada y esperada reforma de la Igle-
sia frente a los errores modernos y las corruptelas y deformaciones eclesias-
ticas que se venian arrastrando desde tiempo atras

= Todo ello proporcioné unidad y seguridad en todos los 6rdenes entre
los catodlicos. La Fe catdlica aclarada y las Reformas practicas que aportd

Trento dieron los mejores frutos en los diversos campos de la cultura

K K K K K 5K K K K Kk Kk Kk Kk Kk Kk Kk >k >k >k




11

II. LA REFORMA PROTESTANTE Y SUS CONSECUENCIAS

De lo visto hasta aqui queda claro que hubo dos Reformas, una Catdlica
y otra Luterana; y que la Reforma Catdlica es anterior en el tiempo, si bien

en un momento dado se solapan y discurren paralelas.

Ahora deberiamos analizar por que cauces discurre la Reforma Protes-
tante y que consecuencias tuvo para la cultura y la sociedad de su tiempo.
Digamos ante todo que, a diferencia de la Reforma Catdlica, supuso un vuelco

radical y una concepcion novedosa en casi todos los 6rdenes. Veamoslo.

NUEVA ANTROPOLOGIA

En primer término defiende una concepcién del hombre (antropologia)
distinta de todo lo anterior. Se trata de una Antropologia de signo negativo y
pesimista. Ello condiciona como resulta obvio todo planteamiento ulterior
como se vera.

La naturaleza humana esta corrompida a causa del pecado original, es
decir las potencialidades humanas estan radicalmente trastocadas. La Razdn
humana esta irremediablemente abocada al error y su capacidad para enten-
der las realidades sobrenaturales por sus solas fuerzas es nula.

Por otra parte esta corrupcidon afecta sustancialmente a la vida moral.
El hombre es incapaz de realizar obras buenas; todo su obrar es defectuoso,
es pecaminoso. No tiene libertad moral para hacer obras virtuosas, por tanto
todo esfuerzo ascético es inutil. La polémica con Erasmo es significativa: la
libertad esclava.

De asi la formula sintética: sola fides sine operibus. Es decir, el hombre
se justifica (se salva) porque Dios en su misericordia no le imputa sus peca-
dos, que no se borran. Al hombre solo le queda confiar en Cristo y su obra
gue me salva, sin ninguna intervencion mia.

Consecuencias. la influencia de estas ideas basicas sera fundamental

en todos los érdenes: Espiritualidad, Teologia, Sacramentos, Politica.



12

NUEVA ESPIRITUALIDAD

En el campo de la Espiritualidad cristiana: solus Christus, sola Gratia
(cristocentrismo). Toda la piedad cristiana de dirige a la figura de Cristo, ex-
cluyendo toda otra referencia. La Virgen Maria, los santos, no cuentan para
nada. Es mas seria una cierta idolatria honrarles y dirigirse a ellos y darles
culto.

Hay que purificar la piedad cristiana de adherencias extrafias. La ver-
dadera piedad no esta hecha de obras exteriores, sino de Fe y confianza en
los méritos salvadores de Jesucristo. Se trata de una religién interior, intima,
individual. Se rechaza toda obra externa como meritoria ante Dios: votos,
peregrinaciones, reliquias.

La vida cristiana se alimenta exclusivamente de la Palabra de Dios, las
Escrituras, conocida y practicada. Aqui esta la Biblia traducida a las lenguas
vulgares, y la predicacion de la Palabra de Dios como Unico acto conveniente.

Son novedades desconcertantes que confunden la vida religiosa del
pueblo fiel, y que tiene repercusiones muy amplias, también para el Arte. En

este punto habia semejanzas con planteamientos propios de Erasmo.

NUEVA TEOLOGIA

Una Teologia totalmente distinta (opuesta mas bien) a la Teologia
(Escolastica) al uso. La Razén del hombre corrompido por el pecado original
estd abocada al error y no puede decir nada sobre Dios y su misterio. Por
tanto queda eliminada toda funcidn racional-filosofica (o especulativa) del
guehacer teoldgico.

La Teologia queda reducida al conocimiento de la Sagrada Escritura
bajo la luz o inspiracién del Espiritu Santo a cada fiel cristiano (teoria de la
sola Scriptura y del libre examen). Queda un pequeio margen para la labor
de traduccion a las lenguas vulgares acudiendo a las fuentes originales (siem-
pre que sea posible).

Por tanto, fuera toda la tradicion escolastica anterior, con sus especu-

laciones metafisicas y ldgicas, que oscurecen y deforman la Revelacién (el



13

pagano Aristoteles es el culpable). En adelante no cabra ningun dialogo cien-
tifico con los tedlogos catdlicos al hablar dos lenguajes irreconciliables. No-

vedad de grandes repercusiones.

NUEVA ECLESIOLOGIA

Se rechaza el sacerdocio sacramental, por tanto toda autoridad jerar-
guica: Papa, Obispos, sacerdotes (su autoridad tiranica a oscurecido la pureza
del Evangelio). Todos los fieles son sacerdotes por el Bautismo. La Iglesia es
invisible, espiritual. Fuera jerarquia, culto externo.

Solo la predicaciéon de la Palabra (Biblia) y su meditacién. Esto echaba
por tierra el Derecho Eclesiastico, la organizacién eclesiastica propia, los me-
dios materiales y econdmicos, etc.

Se rechazan igualmente los sacramentos tradicionales. Solo quedan el
Bautismo y la Cena (Eucaristia). Se niega la validez de la Misa, la presencia
real de la Eucaristia. No existe sacramento del matrimonio (queda algo pura-

mente natural, si mas).

NUEVA POLITICA

La Religion (la Iglesia) queda plenamente sometida a la autoridad po-
litica. Las manifestaciones religiosas, los bienes materiales, quedan al go-
bierno del poder politico, del Principe temporal que es también la Unica auto-
ridad religiosa en sus dominios;

De ahi el principio: "Cuius regio eius religié”. La Religion del Rey es la
Religion de su pueblo.

Se llega a una “Iglesia Nacional” y al mas rancio Cesaropapismo. donde
el campo politico y el religioso se confunden. Subversion total del orden reli-

gioso tradicional anterior, de graves consecuencias en todos los terrenos.



14

CONSECUENCIAS

Las consecuencias de todas estas ideas y posicionamientos luteranos
fueron de amplio alcance en todos los érdenes: religioso, politico, cultural,
etc. No podria ser de otro modo.

Sefialemos algunas de ellas:

Pesimismo antropoldgico

Actitud pasiva

No imagenes, ni peregrinaciones...

Obras de Arte. Imagineria religiosa, pintura
Traducciones en lengua vulgar

No culto eucaristico

No matrimonio indisoluble

Bienes de la Iglesia

N2 20 2 2N N N N 2

Libertad religiosa

K K K Kk K 5K K K K Kk Kk Kk Kk K K Kk >k >k >k



15

III. LUTERANISMO ESPANOL Y SU INFLUENCIA

¢Qué decir sobre el LUTERANISMO ESPANOL de esta época?

PRIMERA EPOCA: CRIPTOLUTERANISMO

Confusion con alumbradismo y ersamismo. Se esconde en el secre-
tismo y en la ambigliedad, y pasa casi desapercibido, aunque existe y se va
extendiendo.

¢ Predicacién y libros luteranos

¢ La cierta desgracia del Erasmismo parece que calma los animos

¢ Extrafa que ni la Universidad de Alcala, ni en Salamanca,

ni en la Corte Imperial no se descubriera nada

¢ El margen de libertad de pensamiento y accién es grande todavia

SEGUNDA EPOCA. PERSECUCION ABIERTA

- Se descubren focos luteranos muy activos en Valladolid y en Sevilla
(1558)

Se encienden todas la alarmas

&

¢ El Emperador desde Yuste urge la actuacién de la Inquisicidon

&

Autos de FE de 1559. Sorprende la prontitud de actuacién

Consecuencias practicas:

Clima general de alarma y desconfianza

Indice de libros prohibidos del Inquisidor Fernando Valdés (1559)
Proceso del arzobispo Carranza (1558)

Prohibicion de estudiar en Universidades extranjeras (Felipe II)

* o o o o

Controversias en campo Biblico y actuacién de la Inquisicién:
- Vulgatistas vs Hebraistas
- Poliglota de Amveres: Ledn Castro vs Arias Montano
- Procesos inquisitoriales contra biblistas de la Universidad de

Salamanca: Luis de Ledén, Cantalapiedra y Grajal



16

¢ Labor de Controversia Teoldgica de alto nivel:
- Espafa: Escuela de Salamanca y Concilio de Trento

- Europa: Roberto Belarmino y Francisco de Suarez (SJ)

= Protestantes espafoles en el extranjero (su actuacion e influencia):
¢ Juan de Valdés
4 Francisco de Encinas

¢ Casiodoro Reina y Cipriano Valera (jerénimos apdstatas)
= La Fe Catdlica es el valor mas importante en la sociedad. Forma

parte principal del Bien Comun, produciendo una gran estabilidad y

cohesioén social

IV. CONCLUSION GENERAL

1) Reforma Catodlica: Su influencia en diversos campos

2) Reforma Protestante: Su influencia

3) LA CUESTION PRINCIPAL

= ¢Perjudicd u obstaculizé la creatividad y el trabajo
cultural de la época?
> ¢Cémo explicar el boom cultural de este periodo?

(sobre todo en Espafia)

Prof. Juan Belda Plans

Doctor en Teologia (Historia de la Teologia)

Miembro del Instituto de Estudios Hispanicos en la Modernidad
(Universitat de les Illes Balears)

Miembro de la Academia de Historia Eclesiastica de Valencia

www.juanbeldaplans.com



