ESCATOLOGIA

|. LA REVELACION BIBLICA

1. Escatologia general

2. Escatologia individual

|l. HISTORIA DE LA DOCTRINA ESCATOLOGICA CRISTIANA

1. Era patristica.

2. Desarrollo posterior de la doctrina escatolégica cristiana.

3. Reflexidon teoldgica

|Il. ESCATOLOGIA GENERAL

1. La parusia como aproximacidon maxima de Dios a la creacidn.
2. La formacidn de una comunién articulada entre Dios y las criaturas.

3. Transfiguracion

IV. ESCATOLOGIA INDIVIDUAL

1. Dimension escatoldgica de la vida humana:
a) Etapa terrena: bautismo, Eucaristia; lucha por la santidad
MUERTE = paso del Tiempo a la Eternidad
b) Etapa futura: Resurreccion del ultimo dia
2. Muerte
3. Cielo

4. Purgatorio



5. Infierno

6. Resurreccion (en cuerpo y alma) del ultimo dia

>k 3k %k 3k %k >k %k %k %k %k %k %k %k

ESCATOLOGIA

La palabra «escatologia» deriva de los términos griegos éschaton (lo ulti-
mo) y logos (discurso). En el ambito cristiano, significa la doctrina sobre la consu-
macion del proyecto amoroso de Dios para sus criaturas. Este concepto tiene
como base la conviccidn de que existe un Dios distinto del mundo, que preside la
historia con un designio positivo. Asi, la Creacion entera avanza en el tiempo hacia
una meta (telos).

Esta perspectiva de fe distingue nitidamente a la Escatologia cristiana de
otras formas de pensar sobre el mundo y la historia, como son la hindd (monis-
ta/panteista), la estoica (ciclica), o la existencialista atea (nihilista, a-teleoldgica),
ya que sustenta la esperanza de ver un final feliz del drama de la historia, sin dejar
de animar a los hombres a cooperar con el proyecto divino.

Constituye, pues, una respuesta clara a los interrogantes que de modo pe-
renne nacen en el corazon del hombre: écual es el sentido ultimo de la existen-
cia?; ies posible esperar algo que trascienda a la muerte?; éel mundo vy la historia
se dirigen realmente a alguna parte?

I. LA REVELACION BIiBLICA

Tracemos brevemente las lineas basicas de la Revelacidn sobre el sentido
de la Historia en general y el destino del hombre en particular



1. ESCATOLOGIA GENERAL

ANTIGUO TESTAMENTO. A lo largo de la historia, crece progresivamente en
el pueblo de Israel la conciencia de un designio salvifico de Yahwéh, un proyecto
que se va realizando por encima de las vicisitudes histdricas. El Sefor no se desen-
tiende de las criaturas, ni siquiera cuando éstas pecan o se muestran reacias a
cumplir los compromisos de la alianza. Dios insiste en acercarse a los hombres y
auxiliarlos.

Asi cobra paulatinamente fuerza la esperanza del Pueblo en una interven-
cion divina que traiga la salvacidn definitiva. Esta expectacién adquiere con el
tiempo un cardcter cada vez mds puro y trascendente, y cristaliza en tres corrien-
tes fundamentales: a) la esperanza del dia de Yahwéh (que traerd el Juicio y la
retribucidon definitiva); b) el anhelo por un Reino de Dios venidero, imperecedero
(que sera inaugurado por el Mesias o Ungido del Sefior); y c) la esperanza en la
resurreccion de la carne.

Veamos estas ideas con mas detenimiento. Israel, acosado por pueblos ve-
cinos enemigos y conocedor de su incapacidad para mantenerse fiel a la alianza,
desea con anhelo cada vez mads intenso ser rescatado por Dios de su mediocre
historia. Al principio, esta esperanza de salvacién es formulada en términos mas
bien terrenos, como la victoria sobre los pueblos enemigos, la prosperidad mate-
rial, la longevidad o la descendencia abundante. Bajo la guia de los profetas, sin
embargo, el pueblo percibe cada vez mejor el verdadero alcance de la fidelidad
amorosa y el poder del Seior, capaz de otorgar toda suerte de bienes y de traer la
liberacion de todos los males.

Segun la esperanza de Israel, Yahwéh, con una intervencién futura, pondra
punto final a la historia imperfecta del mundo: derrotard completamente las fuer-
zas del mal y establecera su soberania sobre los hombres y el mundo (cf. Is 52, 9-
10). Habrd entonces un orden perfecto en las cosas. Por una parte, los hombres -
antes tan infieles- se someteran de todo corazén al Sefior: «...pondré mi Ley en su
interior y sobre sus corazones la escribiré, y yo seré su Dios y ellos seran mi pue-
blo» (Jr 31, 33); «... os daré un corazon nuevo, infundiré en vosotros un espiritu
nuevo, quitaré de vuestra carne el corazon de piedra y os daré un corazon de car-
ne. Infundiré mi espiritu en vosotros y haré que os conduzcdis segun mis preceptos
y observéis y practiquéis mis normas» (Ez 36, 26-27); «... derramaré mi Espiritu en



toda carne. Vuestros hijos y vuestras hijas profetizardn, vuestros ancianos sofardan
suefos, y vuestros jovenes verdn visiones. Hasta en los siervos y las siervas derra-
maré mi Espiritu en aquellos dias» (JI 3, 1-2).

Quienes se hayan mantenido fieles a Yahwéh hasta la muerte tendran su
recompensa: «el Rey del mundo, a nosotros que morimos por sus leyes, nos resuci-
tard a una vida eterna» (2 Mac 7, 9), mientras que para los enemigos de la ley de
Dios no habra resurreccion «a la vida» (v. 14). Unidos a Yahwéh, fuente de Vida,
los justos obtendran la plenitud y la gloria: resucitaran «para la vida eterna» (Dn
12, 2), «los doctos brillaran como el fulgor del firmamento, y los que ensefiaron a
la multitud la justicia, como las estrellas, por toda la eternidad» (ibid., v. 3), mien-
tras que los impios resucitaran «para el oprobio, el horror eterno» (ibid., v. 12).

Como corolario de la doctrina de la resurreccion de los muertos, se afirma
también que el mismo Cosmos sera transfigurado en «nuevos cielos y tierra»,
adecuada morada para la humanidad renovada (cf. Is 65, 17). Asi, al final de la
historia, la presencia divina brillara eternamente en los hombres y en el cosmos.

El anhelo positivo por la accion de Yahwéh en el ultimo dia es templado por
una nota reverencial. Los profetas agregan que la intervencidn final divina sera
sobrecogedora: se removeran los fundamentos del mundo, cambiard radicalmen-
te el estado de las cosas (cf. Am 5, 18; So 1, 15).

Y sobre todo el Seiior, aunque vendra para salvar, vendra también para es-
cudrifar, juzgar, sopesar la valia de cada persona y de cada pueblo. Por tanto, na-
die -ni siquiera los miembros del pueblo elegido- puede esperar ingenuamente
ese dia; cada uno debe prepararse -santificarse- ya ahora, para estar listo a com-
parecer ante Dios, para ser hallado digno (cf. Jr 31, 31-34; Ez 34; Ez 43, 6-10; MlI 3,
17; JI 3, 5). De este modo, una exigencia ética queda incorporada al mensaje del
dia de Yahwéh. Puede afirmarse que, especialmente a partir del exilio, la espe-
ranza en el dia de inauguracion del Reino de Dios viene acompafiada por un co-
rrelato moral: una apremiante exhortacidén a los hombres a vivir mejor su fideli-
dad al Senor.

Una figura misteriosa aparece en los vaticinios sobre el Reino venidero: el
Mesias o Ungido de Dios. Segun los profetas, este personaje vendra del linaje del
rey David y sera el responsable de inaugurar el Reino definitivo de Dios (cf. Is 7,



14-16; Is 11, 1-3; Jr 23, 1-5; Is 33, 15; Ez 34, 23). En la visién de Daniel, viene «so-
bre las nubes» (apunte sobre el caracter celestial del personaje), con apariencia
«como Hijo de hombre», para recibir del «Anciano» «la soberania universal y
eterna» (Dn 7, 13-14).

NUEVO TESTAMENTO. La llegada de Jesucristo entronca con estas expecta-
tivas mesianicas del Antiguo Testamento. El se identifica como el «Hijo del hom-
bre», cuyo destino es ejercer un imperio universal recibido de su Padre divino.
Como Mesias que viene a inaugurar la era de salvacidn, trae consigo una doble
novedad: a) anuncia la irrupcién, ya en la historia, del Reino de Dios; b) se situa El
mismo en el centro del misterio como Hijo divino encarnado.

Con sus obras y palabras (cf. Mt 12, 28; Mc 1, 15; Lc 4, 21; Lc 7, 22), y sobre
todo con su misterio pascual (cf. Jn 3, 14-15; Jn 19, 30), Cristo ensefa a los hom-
bres que el Reino tan ansiosamente anhelado ha llegado, y que la era de salva-
cion ha comenzado ya.

Se trata, sin embargo, del primer paso de un misterio que estd previsto
acontezca en dos tiempos. Ciertamente, el poder salvador de Dios se hace pre-
sente ya en la palabra, persona y obra de Jesus (especialmente en su muerte y
resurreccion); pero el Mesias tiene todavia que completar su obra. Ha de «regre-
sar» al final de los tiempos en forma gloriosa, para consumar el Reino y clausurar
la historia (cf. Mt 24-25; también Mc 13).

Este caracter -de «ya-todavia no»- de lo esperado introduce una tensién
caracteristica en el corazdn de los cristianos, que los hace vivir un «hoy» que en-
laza tanto con el «ayer» como con el «mafiana»: por una parte, avanzan en la
historia vigorizados por la energia vivificante que fluye de la Pascua del Sefior; por
otra, anhelan vehementemente la reaparicidon futura de Cristo para instaurar el
Reino en su forma cabal. Como declara una aclamaciéon después de la consagra-
cion eucaristica: «... Anunciamos tu Muerte, proclamamos tu Resurreccion; Ven,
Sefnor Jesus».

Cristo se situa en el mismo centro del Reino que predica: a la pregunta de
los discipulos de Juan el Bautista sobre su identidad, responde enumerando las
obras de cardcter mesidnico que El ya esta realizando entre el pueblo: «... los cie-



gos ven, los cojos andan, los leprosos quedan limpios, los sordos oyen, los muertos
resucitan, se anuncia a los pobres la Buena Nueva» (Lc 7, 22). Jesus apunta a los
exorcismos que El mismo realiza, como otra sefial de la llegada del Reino: «Si por
el Espiritu de Dios expulso yo los demonios, es que ha llegado a vosotros el Reino
de Dios» (Mt 12, 28).

En sus pronunciamientos sobre el Reino que llega al final de los tiempos,
Cristo se mantiene a si mismo en el centro: el Hijo del hombre, dice (Mc 13), ven-
drd triunfante -visible como el reldampago (cf. Mt 24, 26-28; Lc 17, 23)-, para juz-
gar a los hombres y poner fin a la historia imperfecta que conocemos (cf. Mc 13).

El mismo «cristocentrismo» se percibe en las referencias paulinas al fin de
la historia, que hablan no tanto del dia de Dios (Yahwéh) como del dia del Sefor
(Jesucristo) (“hemera tou Kyriou”: 1Ts 5, 2; 2Ts 2, 2; 1Co 1, 8; 5, 5; 2Co 1, 14) o el
«dia de Cristo» (“hemera Christou”: Flp 1, 6.10; 2, 16). La mirada de san Pablo
parece fija en Aquel que le habia cambiado el corazén en el camino de Damasco, y
gue habla prometido retornar para asirse a los suyos: «... seremos arrebatados
en nubes junto con ellos [los resucitados] al encuentro del Sefor en los aires. Y asi
estaremos siempre con el Seiior» (1 Ts 4, 17); «Marana tha, ven, sefior Jesus» (1
Cor 16, 22).

El dia de la Parusia o retorno del Senor representa no sdlo el triunfo com-
pleto del Seior, sino su mds perfecta comunidon con los justos, gracias a la cual
éstos quedardn identificados y unidos a su Persona (cf. 1 Cor 15).

De modo andlogo a que los hombres son transfigurados, el resto del cos-
mos sera transformado en un mundo nuevo (Ap 21, 5), libre de las deformacio-
nes impuestas por el pecado (cf. Rm 8, 19-23).

El cuadro que resulta de la revelaciéon neotestamentaria sobre la consuma-
cion del proyecto divino es trinitario. El Padre otorga la potestad y el imperio a su
Hijo encarnado, muerto y resucitado; el Hijo, con la cooperacion del Espiritu San-
to, ejerce su soberania sobre todo el universo creado (cf. Ef 1, 19-22).

Cristo incorpora a las criaturas su propio misterio de sujecion filial al Padre,
de modo que «cuando hayan sido sometidas a El [Cristo] todas las cosas, entonces
también el Hijo se someterd a Aquel que ha sometido a él todas las cosas, para
que Dios sea todo en todo» (1 Cor 15, 28).



Jesucristo aparece como el puente por el que la Humanidad (y, junto a ella,
el resto de la Creacidn) accede a una comunion intima con el Padre (1Tm 2, 5) de
modo que un caracter familiar marca la estructura del reinado escatologico de
Dios. El “telos” de la Historia es la formacion de la Familia escatoldgica de los hi-
jos de Dios.

Este mismo misterio es expresado en términos afectuosos en los escritos
jodnicos, cuya mirada se posa en Jesus: como Palabra encarnada y sentida («/o
que hemos visto»:1Jn 1, 1) y como Amado cuyo retorno se anhela: «la Esposa y
el Espiritu dicen: "Ven"» (Ap 22, 17); «<Amén. Ven, Sefior Jesus» (Ap 22, 20).

2. ESCATOLOGIA INDIVIDUAL

Ahora bien, équé suerte le aguarda a un individuo que termina sus dias en
la tierra?

Las primeras formulaciones en el ANTIGUO TESTAMENTO aluden a algun
tipo de pervivencia, cuando hablan del sheol como «lugar» donde habitan los “re-
faim” o sombras de los hombres difuntos (cf. Jb 7, 9; Jb 10, 21-22, Sal 88, 13; Sal
89, 49; Sal 139, 8; Is 7, 11), con una existencia languida y de algin modo alejada
de Dios. (Esta concepcion primitiva de la pervivencia parece deberse a la asocia-
cion doctrinal que establecian los judios entre el misterio de Dios y el ambito de Ia
vida, asi como entre el misterio del pecado y el ambito de la muerte).

Con el paso del tiempo, el cuadro se enriquece y se torna mas detallado:
en algunos Salmos (sobre todo los llamados «misticos»: 16; 49; 73), encontramos
expresada la esperanza del justo de llegar junto a Dios después de morir («... me
ensefnards el camino de la vida, hartura de goces, delante de tu rostro, a tu dere-
cha, delicias para siempre» (Sal 16, 11]. Por otra parte, al malvado se le dice que
acabara en lo mas hondo del sheol (cf. Is 14, 15; Ez 32, 21-24; Sb 4, 19).

Superando la afirmacion escéptica (cf. Qo 2, 14-23) de que la muerte acaba
nivelando a sabios y necios, se afirma con progresiva insistencia que la suerte de
los difuntos se diferencia segun los comportamientos morales. Esta linea doctri-
nal desemboca en dos formas de expresion en los libros tardios del Antiguo Tes-
tamento.



A) La primera, en el libro de la Sabiduria -redactado en un ambiente helé-
nico-, se asevera que el principio espiritual del hombre, el alma (“psyché”),
pervive después de separarse del cuerpo; y que esta parte inmortal del ser
humano recibe una retribucién. Asi, las almas de los justos alcanzan la
union definitiva con Dios: «... estdn en las manos de Dios» (cf. Sb 3, 1-2; Sb
3, 3.9; Sb 4, 20-5, 23), mientras que las almas impias recibirdn una triste re-
compensa (cf. Sb 4, 18-5, 23).

B) La segunda manera de referirse a la suerte de los justos se halla en los li-
bros de Daniel (Dn 12, 2) y 2 Mac (2M 7, 3-36; 2M 12, 43-45): alli se habla
de una retribucion al final de la historia: justos e injustos resucitaran, bien
para la «vida» (en el caso de los primeros), bien para el «oprobio» (en el ca-
so de los segundos).

En realidad, las afirmaciones de Sb y las de Dn-2M se complementan: las de
Sabiduria pueden entenderse como alusiones al estado del individuo justo tras la
muerte, mientras que las de Daniel y 2 Macabeos pueden tomarse como referen-
cias al estadio final de la Humanidad.

En el NUEVO TESTAMENTO encontramos maneras diversas de referirse a la
suerte del individuo mas alla de la vida mortal.

Al JUSTO le es prometido el «paraiso» (cf. la conversacion de Jesus con el
ladron arrepentido, Lc 23, 43), el «descanso» (cf. Ap 14, 13), la «vida eterna»,
(“zoé aionios”: Mc 10, 28-30; Mt 19, 27-29.25-46; Jn 11, 26), la gloria, la inmorta-
lidad y la paz (cf. Rm 2, 7.10; 2Co 5, 1; Ef 2, 6), y en ultimo término, la resurrec-
cion al final de los tiempos, a imagen de Cristo (cf. 1Co 15; Jn 6, 50).

Por contraste, AL IMPIO le es anunciado un estado de sufrimiento después
de morir (cf. la pardbola de Lazaro, Lc 16, 19-31), el «fuego eterno», el «gusano
gue no muere» (cf. Mc 9, 48), la ruina y perdicion (cf. Flp 1, 28; 1Ts 5, 3; 1Tm 6,
9; Hb 10, 39), o la muerte en sentido mas profundo (cf. Rm 1, 32; Rm 6, 21-23;
«muerte segunda», Ap 21, 8).

De modo fundamental -tanto en el caso de los justos como de los impios- se
refiere al signo de la relacidon de la criatura con Dios: o alcanza la comunidn defi-



nitiva con El, o no. Asi, se habla de «conocer» a Dios «cara a cara» y no ya como
en un espejo y en enigma (1 Cor 13, 12); o «verle» «tal como es» (1 Jn 3, 2). En
definitiva, se esta refiriendo aqui a una vida en la compania intima del Sefior: «...
hoy estards conmigo en el Paraiso» (Lc 23, 43); «Sefor Jesus, recibe mi espiritu»
(Esteban, en Hch 7, 59). En los escritos de san Pablo abundan asimismo las expre-
siones de relacidon personal del discipulo con Jesus: «... preferimos salir de este
cuerpo para vivir cabe (pros) el Sefior» (2 Cor 5, 8); «... deseo partir y estar con
(syn) Cristo» (Flp 1, 23). Andlogamente, en el Evangelio de san Juan se habla de
estar (con Jesus) en la casa del Padre (cf. Jn 14, 3).

Al igual que en la Escatologia General, la Escatologia Individual del Nuevo
Testamento se concentra en Cristo. Lo mismo que por Adan todos mueren, asi
también en Cristo todos recibiran la vida (cf. 1 Cor 15, 22). Y también al igual que
en la Escatologia General se afirma el adelanto, ya en la vida terrenal, de compar-
tir la vida divina con Cristo. (Esta es la traduccidn, a nivel individual, del caracter
«proléptico» del misterio escatoldgico). Se afirma que la vida eterna empieza ya
en esta tierra, por el bautismo, la fe y la caridad, y la comida eucaristica.

San Pablo asevera que en el lavacro bautismal el individuo es enterrado sa-
cramentalmente con Cristo para resucitar con El a una nueva vida (cf. Rm 6, 3-11;
Col 2, 12.20). El sacramento incorpora a Cristo, primogénito de entre los muertos
(cf. Col 1, 18; Rm 8, 39): como cabeza del cuerpo (cf. Ef 1, 22-23; 1Co 12, 12-30),
Cristo infunde la savia de vida eterna en sus miembros.

Esta vida nueva no implica tan sélo la transformacidon del momento, sino
también el inicio de una historia de divinizacidn que abarca toda la vida terrena.
Después del bautismo el cristiano prosigue los pasos pascuales de su Seior: con la
practica del olvido de si («... ya no vivo yo, vive en mi Cristo» (Ga 2, 19), el sacrifi-
cio («si morimos con El, viviremos con [syn] é/» (2 Tm 2, 11).

San Juan asegura que los que creen en Jesus ya han empezado a poseer la
vida eterna, y no perecerdn para siempre (cf. Jn 10, 28). «Quien oye mi mensaje y
da fe al que me envio, posee la vida eterna [...] ya ha pasado de la muerte a la vi-
da» (Jn 5, 24). También, aflade, los que viven el mandato de la caridad dan el paso
de la muerte a la vida (cf. 1 Jn 3, 14).



10

En cuanto al evento de la Muerte, se dice que Cristo inserta al cristiano en
el dinamismo «pascual» de su propia muerte, y de esta forma convierte la defun-
cién humana en momento fuerte de identificaciéon con El en su trayectoria de
gloria (2 Tm 1, 10; Hb 2, 14-15). Esta asimilacion a los pasos pascuales del Sefior
es la razdn por la cual, segln san Pablo, para el cristiano la muerte ya no es terri-
ble (cf. Rm 14, 7-8), y ha perdido su aguijon (cf. 1 Cor 15, 55).

3k %k %k 3k %k %k %k %k % %k %k *k

Il. HISTORIA DE LA DOCTRINA ESCATOLOGICA CRISTIANA

Es posible apreciar en la era patristica y los siglos subsiguientes cierta osci-
lacidn en la atencion de los pensadores cristianos. En los tres primeros siglos pre-
valece un vivo interés por aspectos de Escatologia Universal -la Parusia, el Juicio,
la Resurreccion-. Todo ello es reflejo de la nostalgia por la presencia del Sefior

Con el paso de los siglos la mirada cristiana gravita paulatinamente hacia la
Escatologia de los individuos, concretamente en torno a la pregunta por la suerte
de los que mueren.

Es sélo a partir de finales del siglo XIX cuando tiene lugar un rebrote del in-
terés por los temas de la Escatologia General. Veamos la trayectoria de la doctrina
con un poco mas de detalle.

1. ERA PATRISTICA

En los escritos cristianos mas primitivos (cf. p. ej. Didaché) permanece muy
vivo el recuerdo del Sefior, y hay una fuerte nostalgia por su presencia, asi como
el deseo de su pronto regreso. Se resume en el grito: «Marana tha! Ven, Sefor»
(cf. ibid., X, 6).

A partir del siglo I, comienza un notable esfuerzo por parte de los apologis-
tas para explicar aspectos de la Escatologia cristiana a los no creyentes: asi elabo-
ran exposiciones coherentes de la doctrina de la resurreccidn de la carne -que tan
dificil resultaba aceptar por parte de mentes platdnicas-. A la vez, los cristianos de



11

la época intentan buscar maneras correctas de interpretar los «mil afos» de
reinado de Cristo y de los justos antes del fin del mundo (cf. Ap 20), frente a la
interpretacion literalista del milenarismo. (Este esfuerzo ocupard bastante tiem-
po: tres siglos mas tarde acabara por imponerse la interpretacion espiritual pro-
puesta por san Agustin, segun la cual los «mil afios» representan la etapa actual
de la historia).

En los siglos lI-1ll los escritos de los que podrian llamarse los primeros ted-
logos, san Ireneo y Origenes, ofrecen un cuadro majestuoso de la historia salvifi-
ca, segun el cual todo retorna a Dios. En |a teologia de san Ireneo, Cristo, el Ver-
bo hecho carne, desempeiia un papel como nuevo Addn, recapitulando en su
propia persona a la humanidad, y recuperandola de esta manera para Dios (cf.
Adversus Haereses, Ill, 21, 9-10; 23, 1; 1V, 6, 2; 38, 1; 40, 3; V, 1, 2; 20, 2).

Segun Origenes (y antes, Clemente de Alejandria), Dios ejerce una paciente
pedagogia en el curso del tiempo, buscando la recuperaciéon de todas sus criatu-
ras; al final -teoriza- Dios logrard que todas vuelvan a El. (Es ésta la teoria de la
apokatdstasis [es decir, de |la restauracion universal: cf. Hch 3, 21], que tres siglos
mas tarde seria condenada por un Sinodo de Constantinopla, condena ratificada
por el papa Vigilio).

Los puntos fundamentales de la esperanza cristiana quedan plasmados en
los Simbolos de Fe: en la seccién cristoldgica, con la afirmacién de que «[Jesus]
vendra de nuevo para juzgar a vivos y muertos», y que «su Reino no tendra fin»; y
en la seccidn pneumatoldgica, como esperanza en «la resurreccion de los muertos
y la vida del mundo futuro» (cf. p. ej. las confesiones de fe: D. 10, 13, 21, 40, 41,
42,125, 150).

Puede afirmarse que, después de la paz constantiniana de 313, el interés
por la Escatologia comienza a decaer. Este gradual declive obedece a factores di-
versos: entre ellos, el amainar de las persecuciones -que tanto recordaban a los
cristianos las descripciones apocalipticas de los «ultimos tiempos»-; la comproba-
cion empirica de la no-inminencia de la Parusia -el Sefior tarda en venir-; y la ne-
cesaria desviacion de la atencién teoldgica hacia otros campos (especialmente,
cristologia y trinitologia) donde hablan surgido herejias (sobre todo de tipo
subordinacionista, que negaban la divinidad del Hijo y del Espiritu Santo).



12

Por otra parte, no cesa de crecer la reflexidon acerca de la suerte posmortal
de los individuos: cosa légica, ya que los cristianos veian como iban muriendo los
suyos, sin que se produjera el fin de la historia. ¢Qué ocurre entonces con nues-
tros hermanos difuntos?, se preguntaban cada vez mas. Como respuesta, se
desarrolla la reflexion acerca de la retribucion que experimentan los difuntos
tras la muerte y antes de la resurreccion.

Se elabora una teologia de la vision beatifica, con tendencia creciente a
acentuar el aspecto intelectual-cognoscitivo, efecto de la influencia helénica; Ia
disputa con los eunomianos en el siglo IV en torno la cognoscibilidad de la esencia
divina refuerza esta evolucion (que prosigue muchos siglos, manifestandose por
ejemplo ya en el siglo XIV en la discusidn sobre la teoria palamita, de la imposibi-
lidad de contemplar directamente la esencia divina). Un botdn de muestra del
rumbo general de la reflexidon escatolégica hacia finales de la era patristica es el
Prognosticon futuri saeculi, escrito por Julian de Toledo en el siglo VII, que co-
mienza por estudiar la Escatologia individual -la muerte y los posibles destinos
posmortales del individuo- y en la parte final trata de la Escatologia universal -la
resurreccion, juicio, etc.

2. DESARROLLO POSTERIOR DE LA DOCTRINA ESCATOLOGICA CRISTIANA.

Estas lineas de reflexion hallan continuidad en la Edad Media, adquiriendo
forma sistematica en manos de los escolasticos. Se desarrolla con detalle un cua-
dro «bifasico» de la Escatologia de los individuos, segun el cual el nucleo espiri-
tual de la persona humana sobrevive a la muerte y a la descomposicion del cuer-
po. El «alma» que asi pervive es capaz bien de gozar de la comunion con Dios,
bien de sufrir una purificacién, bien de sentir la pena de separacién -a pesar de su
estado ontolégicamente incompleto, que la hace «anhelar» el cuerpo-. Sin em-
bargo, debe esperar al dia de la resurreccion para reunirse con el cuerpo y asi
experimentar cabalmente -como unidad animico-corporal reconstituida- la biena-
venturanza o la reprobacién.

La doctrina acerca de la situacion posmortal de los individuos queda expre-
sada en la Bula Benedictus Deus del Papa Benedicto Xll, en el siglo XIV: alli se
afirma que justo tras la muerte (mox post mortem), antes de la resurreccion, el



13

alma del difunto recibe una retribucién incoada pero sustancial, que consiste en
la comunidn o falta de comunidn respecto a Dios, con la correspondiente expe-
riencia de gozo o de dolor.

Mas adelante (siglo XVI), frente a la negacion luterana de la doctrina del
purgatorio, el Concilio de Trento reafirma otro punto de Escatologia individual:
declara en un decreto monografico la doctrina de purificacion posmortal de
aquellos que mueren en amistad con Dios pero con una santidad inmadura.

El interés por la escatologia decae en los siglos siguientes, debido en parte
al proceso secularizador que afecta a gran parte de Europa. Este fendmeno lleva a
cierto olvido, incluso en paises de tradicion cristiana, de la meta trascendente de
la historia, al invitar a los hombres a centrar su mirada en el proyecto de utopias
terrenas (como el paraiso terrenal, igualitario, ideado por el marxismo).

Solamente vuelve a resurgir el interés por temas de escatologia a finales
del siglo XIX, a raiz de propuestas de algunos exegetas protestantes. La Escuela
de Escatologia consecuente (encabezada por A. Schweitzer) reinterpreta la figura
de Jesus como predicador (iluso) de un Reino de Dios de aparicion inminente,
mientras que la Escatologia realizada (propuesta por C. Dodd) presenta, como
reaccion, el mensaje de Jeslis como aseveracidon del caracter ya presente del
Reino.

Las evidentes exageraciones de ambas posturas -en especial, su manera
unilateral de considerar las afirmaciones biblicas- generan un vivo debate, prime-
ro en el ambito protestante y luego en el mundo catélico. Su resultado final y du-
radero es el de subrayar decisivamente la centralidad de la Escatologia en el
mensaje del Seifor. Como decia K. Barth con alguna exageracion: «Un Cristianis-
mo que no es total y absolutamente Escatologia estd total y absolutamente aleja-
do de Cristo» (Der Romerbrief [La carta a los Romanos], Miinchen 1922 [22 ed. ],
298).

Este rebrote de interés por la Escatologia es ayudado, en el dmbito catoli-
co, por la renovacién de los estudios biblicos y patristicos a partir de mediados del
siglo XX. Trae como resultado la conviccién de que el mensaje cristiano, si ha de
ser auténtico, debe incorporar fuertemente la dimension escatologica. Tal visidon
qgueda reflejada en los documentos del CONCILIO VATICANO II: en particular, en



14

la seccion VIl de la Constitucién dogmatica Lumen gentium, que habla de «la vo-
cacion escatologica de la Iglesia». Alli se muestra a la Iglesia -con sus tres compo-
nentes enlazados: triunfante, purgante y militante- como misterio que se encami-
na hacia una forma final de comuniéon de los hombres con Dios. También, la
Constitucion pastoral Gaudium et spes, 39, trata del destino final de la familia
humana y del cosmos, y subraya la misiéon de los cristianos en el mundo: han de
transformarlo de acuerdo con los designios divinos, convirtiéndolo en trasunto de
los nuevos cielos y tierra.

Las décadas posteriores al Concilio han sido caracterizadas, por una parte,
por el continuado interés tanto por temas de Escatologia general como de Escato-
logia individual; y por otra, por algunas divergencias que evidencian la necesidad
de proseguir en la tarea de profundizacidn teoldgica.

EN PRIMER LUGAR, ha habido una discusién en torno a la denominada «Es-
catologia intermedia» y a las teorias de la «resurreccion en el instante de la
muerte». El debate provocé finalmente una Carta de la Congregacion para la
Doctrina de la Fe, dirigida a los obispos (Recentiores episcoporum Synodi,
17.V.1979), que asento siete proposiciones basicas:

a) La Iglesia cree en la resurreccidon de los muertos; b) la Iglesia entiende
qgue la resurreccion se refiere a todo el hombre; c) La Iglesia afirma la superviven-
cia y la subsistencia, después de la muerte, del elemento espiritual, dotado de
consciencia y voluntad, de manera que subsiste el mismo «yo» humano: para de-
signar este elemento la Iglesia emplea la palabra «ALMA», consagrada por el uso
de las Sagradas Escrituras y de la Tradicion. Aunque no ignora que este término
tiene en la Biblia diversas acepciones, estima, sin embargo, que no se da ninguna
razén valida para rechazado, y considera al mismo tiempo que un término verbal
es absolutamente indispensable para sostener la Fe de los cristianos; d) la Iglesia
excluye toda forma de pensamiento o expresion que haga absurda e ininteligible
su oracion, sus ritos funebres, su culto a los muertos: realidades que constituyen
verdaderos lugares teoldgicos; e) la Iglesia espera la gloriosa manifestacion de
Nuestro Sefior Jesucristo, y la cree distinta y aplazada (distincta et dilata) con res-
pecto a la condicidon de los hombres inmediatamente después del momento de la
muerte; f) la Iglesia, en su ensefanza sobre la condicién del hombre después de la
muerte, excluye cualquier explicacidon que quite sentido a la Asuncién de la Virgen



15

Maria, como la glorificacidon corporal de la Virgen en anticipacion de la glorifica-
cion reservada a todos los elegidos; g) la Iglesia cree en la felicidad de los justos;
en el castigo eterno que espera al pecador; en una eventual purificacion previa a
la vision de Dios.

EN SEGUNDO LUGAR, con la apariciéon de algunas especies de la Teologia
de la liberacion, ha habido voces discordantes sobre como los hombres pueden
anticipar el Reino en la historia. Este debate provocé dos documentos de la Con-
gregacion para la Doctrina de la Fe, la Libertatis nuntius (1984) y la Libertatis
conscientiae (1986), advirtiendo contra el peligro de empobrecer y secularizar la
esperanza cristiana en el Reino y la nocidn de Salvacion.

Estas discusiones teoldgicas sirven como un botdn de muestra del vivo inte-
rés por la Escatologia en nuestros tiempos.

Los puntos firmes de la Fe Escatoldgica Cristiana estdn presentados y re-
sumidos en lenguaje actual en el Catecismo de la Iglesia Catdlica, particularmente
en la seccidn cristoldgica (parte |, sec. ll, cap. 2, art. 7) y en la seccidon pneumato-
l6gica (parte 1, sec. Il, cap. 3, art. 12).

3. REFLEXION TEOLOGICA

Resumamos primero las nociones importantes consignadas por la Revela-
cion biblica y la Tradicidn, referentes al proyecto de Dios para la Creacion:

En primer lugar, la Esperanza de un término feliz de la historia, con la veni-
da de Dios para establecer su Reino o familia escatoldgica, venida que conllevara
la transformacidn pascual de la existencia humana y césmica.

En segundo lugar, el caracter proléptico (calificacion anticipada) del “éscha-
ton”, asi como el lugar central de Cristo, Hijo de Dios hecho hombre, en este mis-
terio de consumacion.

En tercer lugar, la doble perspectiva, universal e individual, de la Escatolo-
gia.

Estos conceptos estan estrechamente relacionados entre si. Los podemos
enlazar de la siguiente forma, destacando el nexus mysteriorum: a) la revelacion



16

nos habla de un Dios que se aproxima a las criaturas; b) este Dios, que se acerca
por Amor, busca establecer con sus criaturas una forma de comunidn intima; c)
tal unidn con Dios, si ocurre, plenifica el ser creatural, transfigurandolo; d) a nivel
personal, cada individuo puede adentrarse en el éschaton progresivamente, a
partir del bautismo, participando paso a paso en la Pascua del Sefior.

Vamos a glosar ahora cada una de estas afirmaciones.

ll. ESCATOLOGIA GENERAL

1. LA PARUSIA COMO APROXIMACION MAXIMA DE DIOS A LA CREACION

Se puede resumir la historia salutis como el drama de la superacién, por
parte de Dios, de la «distancia» que le separa de sus criaturas. Dios vence una do-
ble distancia: el abismo metafisico entre su Ser infinito y las criaturas finitas, y el
abismo moral entre su Santidad perfecta y la humanidad caida (cf. Gn 3). Este
acercamiento a las criaturas, que culminara con su venida en el dia final, lo co-
mienza a realizar ya en la historia, a través de diversas teofanias e intervenciones
salvificas (Gn 18, 1-2; Gn 32, 25-31; Ex 3, 2.8; Ex 13, 22; Ex 19, 16-20; etc.).

La presencia divina alcanza un climax en la plenitud de los tiempos (cf. Ga 4,
4), cuando se encarna el Verbo Divino para ser Emmanuel, Dios-con-nosotros en
sentido cabal (cf. Is 7, 14; Mt 1, 23): su presencia al interior de la historia, con
una unién de fulgor divino (recuérdense los eventos como la transfiguracion y la
resurreccion) y kénosis o humildad (en la carne; en la cruz, y mds adelante, en la
eucaristia; en la Iglesia; en la Biblia), sélo sera superada cuando, en el ultimo dia,
Dios consume su proyecto de «acercamiento». Esto ocurriria cuando retorne el
Hijo, para derramar el Espiritu sobre la humanidad y llevarla consigo a la presen-
cia del Padre. Quedara entonces suprimida la «distancia» entre Dios y la creacion:
Dios serd «todo en todos» (cf. 1Co 15, 28).

2. LA FORMACION DE UNA COMUNION ARTICULADA ENTRE DIOS

Y LAS CRIATURAS.




17

El acercamiento divino a las criaturas implica un encuentro, cuyo resultado
final es la forma maxima de comunidn interpersonal. Tal unién de Dios con los
hombres no comporta una simple «mezcla confusa» entre la divinidad y la huma-
nidad -como propone la visidon escatolégica hindu- sino una «relacién articula-
da>», entre Dios y la humanidad, o mds precisamente entre las tres Personas divi-
nasy las personas creadas.

La categoria de Reino es una primera manera biblica elocuente de describir
tal union, poniendo el acento en su naturaleza jerarquica. Muestra los dos polos
del misterio: Dios, Sefior y Soberano, y las criaturas a El sometidas. Las otras nu-
merosas expresiones biblicas -cabeza-cuerpo, vid-sarmientos, piedra angular-
edificacion, pastor-rebano- subrayan aspectos diversos de este consorcio divino-
humano.

Pero tiene valor especial la revelacion neotestamentaria que apunta al pro-
yecto de Dios Padre, de formar una familia con los hombres, encabezada por su
Hijo y animada por el Espiritu Santo (cf. Jn 1, 12; Rm 8, 15-16; Ga 3, 26; Ga 4, 26;
Ef 1, 5; Ef 5, 1). Queda de esta manera expuesta mdas exactamente la naturaleza
de la relacion que Dios pretende establecer con la humanidad: una estructura
familiar y trinitaria, como forma suprema de relacién: communio iustorum ut fra-
tres in Filio utque filii Patris, in Spiritu Sancto. El Paraclito, inhabitando en los
hombres, los injerta en la persona de Cristo como los miembros de un cuerpo
unido a la cabeza.

Mas todavia: el Paraclito los identifica con el Sefior hasta el punto de que
son no vya alter Christus, sino ipse Christus. Y lo logra a base de sumergirlos en la
realidad mdas honda de Cristo, haciéndoles participes de su Filiacion, que es lo
constitutivo de su ser personal: la pura y total referencia al Padre; el ser receptor
cabal de todo lo que el Padre posee, y a su vez entregador absoluto de todo lo
gue ha recibido. He aqui la manera mas radical en que Dios salva el abismo que
le separa de las criaturas, de acuerdo con una ley de sobreabundancia: el Espiritu
los hace uno con el Hijo, y asi los sitia como hijos adoptivos ante el Padre. Esta
gloriosa «manifestacion de los hijos de Dios» (Rm 8, 19) sera, por tanto, el punto
final del proyecto divino para la humanidad.

Ciertamente, en el cumplimento de este gran designio, hay un dialogo con
la libertad de las criaturas. Y de hecho, no puede asegurarse que toda criatura



18

acoge necesariamente al Dios-que-se-acerca. Los seres libres pueden acudir a su
encuentro, pero también rehuirle: asi es la naturaleza de la auténtica libertad. La
real posibilidad de la perdicidn la indica claramente la doctrina del juicio final, que
afirma una diferenciacién final en el mundo de las criaturas, una segregacion pro-
vocada por la aproximacion de Dios. Los hombres responden Amén o Non ser-
viam frente a la oferta de amistad divina, y se colocan, bien en el dmbito de co-
munion con Dios (salvacidn), bien fuera de ese ambito (perdicién). Al final, las
criaturas libres quedan segregadas en dos estados soteriologicos que ellas mis-
mas eligen: bien de consorcio eterno con Dios Trino, los demas angeles y los jus-
tos; bien la no-relacion con Dios y el resto de las criaturas.

3. TRANSFIGURACION

La escatolégica presencia divina tendra una honda repercusion en el ser
de cada criatura. El estrecho contacto con Dios, Fuente de Vida (o en términos
trinitarios: Cristo Resucitado; su Espiritu Vivificador; el Padre Fuente de todo don),
producira en los hombres la resurreccion, la glorificacion, en definitiva a eleva-
cion y plenificacion de su existencia. Los justos gozaran del intimo conocimiento
de las Personas divinas y de cosas que son muy del interior de Dios; experimenta-
ran el gozo y la fruicidon del amor; veran colmadas todas las aspiraciones de su ser,
tanto en la dimensidn espiritual como en la corporal (sentimientos, intelecto, vo-
luntad...).

Tendran el gozo, ademas, de vivir en compaiia de los santos y angeles,
formando con ellos una Comunidad Escatolégica solidaria. En cambio, los hom-
bres que hayan tomado la opcién de vivir lejos del ambito de comunion divina
tendran -al igual que los demonios- una experiencia de signo contrario: aliena-
cion con respecto a las Personas divinas, a las demas criaturas, e incluso consigo
mismo. Tendrdn una inexpresable experiencia de la ausencia de Dios y de los
demas, la tristeza de una soledad absoluta. También habra una frustracion per-
manente, ya que el rechazo del Unico Bien capaz de colmar el anhelo humano
traerd para el pecador hastio y desorden, al involucionar sus pensamientos, de-
seos, sentimientos, pasiones y sensaciones hacia un «yo» endiosado, pero radi-
calmente incapaz de funcionar como fuente suficiente de gozo y centro unificador
de la existencia.



19

IV. ESCATOLOGIA INDIVIDUAL

En relacion con el destino de los individuos, podemos afirmar en primer
lugar que cada persona se adentra en el <«<éschaton> a lo largo de su existencia.

1) Los pasos hacia la comunidn eterna con Dios empiezan ya en la etapa te-
rrenal de vida. El primer hito del trayecto escatoldgico es el bautismo, sacramen-
to por el cual el sujeto obtiene una primera participacion en la Pascua -es decir, el
misterio de la muerte y resurreccion- de Cristo. El bautizado muere al pecado y
resucita a una nueva vida, participacion de la divina. Continta con el proceso de
asimilacion cristologico-pascual a lo largo de su vida terrena, con actos como la
contricion, la purificacidn, la vida sacramental, especialmente la participacion eu-
caristica. El proceso culmina de modo unico en la muerte, evento que sella para
siempre la identificacion (o, en su caso, no-identificacién) del individuo con el
Cristo de la Pascua. (Como dice el Catecismo, parte I, sec. ll, cap. 4, art. 2, |, la
muerte es «la ultima pascua» del cristiano).

2) Sin embargo, la trayectoria se prolonga mas alla de la etapa terrenal:
qguien muere en Cristo permanece unido a El para siempre (aungue también cabe
la posibilidad de que se necesite una purificacién), y espera resucitar con El en el
ultimo dia; mientras que el pecador muerto sin arrepentimiento sufre la exclusion
del consorcio trinitario y de toda esperanza de resucitar a una vida gloriosa.

Desde esta perspectiva, puede afirmarse que la vida de cada hombre est3,
en su totalidad, transida de la dimensidn escatologica.

Como dijimos, el hombre emerge del lavacro bautismal con una nueva vi-
da, sobrenatural, pero en forma precaria, incoada. Posee ya la semilla de la Vida
imperecedera, participacion de la misma Vida gloriosa del Resucitado (Jn 11, 25;
Jn 6, 54)1 pero necesita cultivar esa semilla incesantemente. Siendo la meta nada
menos que el consorcio eterno con las tres Personas divinas, el caracter dialogal
de tal relacion reclama del hombre una tarea de «adecuacion» personal.

En otras palabras: para ser admitido al dialogo amoroso con el Padre, el Hi-
jo y el Espiritu Santo, es preciso prepararse para ser interlocutor apto, hecho de



20

alguna manera connatural con ellos. ¢{Quién puede estar eternamente contem-
plando al Padre, si no alguien que ha aprendido a amarle ya en esta vida como
hijo? ¢Quién puede gozar del aliento constante del Espiritu, si no alguien que ya
ha llegado a compenetrarse con él y a seguir sus mociones mas sutiles? ¢Quién
puede gozar de la unidn vital con Cristo-cabeza, si no alguien que ya ha formado
en su interior los mismos sentimientos que Jesus?

Desde esta perspectiva, la insistencia biblica en buscar la santidad en la
tierra -«...ésta es la voluntad de Dios: vuestra santificacion» (1 Ts 4, 3)- se entien-
de como referida no tan sdlo a aquella santidad que es atributo exclusivo de Dios,
ni a aquella que es puro don a la criatura humana, sino también a aquella santi-
dad que es resultado de cierto trabajo por parte del hombre. «...Ia santidad, sin
la cual nadie vera al Sefior» (Hb 12, 14). Esta santidad es el requisito que la criatu-
ra humana debe cumplir ineludiblemente para ser admitida al eterno consorcio
divino, porque es precisamente la «justicia», implantada por Dios y cultivada por
el hombre, la que la hace afin a las tres Personas divinas y la pone en condiciones
de tratar familiarmente con ellas. Es la Unica cosa necesaria (cf. Lc 10, 42).

A lo largo de la vida terrena, podriamos decir, nuestras elecciones y accio-
nes, acompasadas por la gracia, modelan en nuestra persona -sentidos, afectos,
mente, voluntad, alma, cuerpo- una «forma de ser». Inculcan en nosotros una
manera determinada de pensar, querer, sentir y actuar, haciéndonos connatura-
les (o, en su caso, disonantes) con las Personas de la Trinidad.

Nuestros actos terrenos, entonces, definen nuestra existencia en su dimen-
sidbn mas crucial: nos situan en la franja soterioldgica, es decir, determinan la es-
tructura relacional de nuestra persona, como capaz o incapaz de relacionarse de
modo completo y permanente con Dios Padre, Hijo, y Espiritu Santo.

Queda claro, de todo lo que acabamos de decir, que la Escatologia Cristiana
nos habla no sdlo acerca del sentido de la muerte, sino también del sentido de
la vida. Ciertamente, la MUERTE, punto final de cada biografia terrena, reviste un
valor singular. Significa, para el discipulo del Sefior, una ocasién Unica para aden-
trarse decisivamente en el misterio pascual del Sefior (morir-para-resucitar). Des-
de la perspectiva de la Fe, la muerte no es un evento puramente aniquilador y
triste, fruto tragico del pecado, sino una experiencia humana cuyo signo ha sido
trocado por Cristo mismo. Es, para el Espiritu discipulo del Sefior, un paso mas en



21

la identificacidon con Cristo-victima, obediente al Padre hasta el final; y por tanto,
garantia de alcanzar una etapa ulterior; gloriosa. Como dice el Catecismo de la
Iglesia Catdlica (n. 1005), «... para resucitar con Cristo, es necesario morir con
Cristo»: la muerte es, para el cristiano, la entrada en el Primer Dia del Triduo Sa-
cro (12 morir -22 esperar -39 resucitar).

Por muy dificil que le resulte al lenguaje humano describir el estado del in-
dividuo que acaba su etapa terrenal de vida y cuyo nucleo personal queda libera-
do de las coordenadas espacio-temporales, la doctrina cristiana tradicional afirma
que el «yo» del difunto, mox post mortem, comienza ya una retribuciéon por su
conducta mortal, incluso «antes» del dia final. «Cada hombre, después de morir,
recibe en su alma inmortal su retribucion eterna en un juicio particular que refiere
su vida a Cristo, bien a través de una purificacion, bien para entrar inmediatamen-
te en la bienaventuranza del cielo, bien para condenarse inmediatamente para
siempre» (CCE 1022).

Hay, por tanto, tres situaciones o estados posibles en los que el nucleo
personal/espiritual del individuo puede encontrarse tras la muerte:

1. Quien muere como amigo de Dios y esta perfectamente purificado es
admitido a la presencia de la Santisima Trinidad, para vivir eternamente con ella
la comunidn de conocimiento, amor y vida (junto con la Virgen Maria, los angeles
y los santos). En este sentido, la expresién tradicional utilizada en la Iglesia, «LLE-
GAR AL CIELO», no se refiere a un desplazamiento (hacia «arriba»); sino que signi-
fica mas bien, para la criatura libre, alcanzar el fin ultimo para el que fue hecha
por Dios. Vivir para siempre en estrechisima unién con la Trinidad y los justos im-
plica, para el hombre, la realizacidon de todas sus aspiraciones mas profundas, un
estado permanente y sublime de dicha.

2. Quien muere en estado de gracia, pero todavia inmaduro para gozar del
intimo consorcio con Dios, los angeles y los santos, pasa por una purificacidon
(PURGATORIO). Tal individuo, aunque seguro de su eterna salvacion, debe expe-
rimentar un proceso -a la vez gozoso y doloroso- que perfecciona sus disposicio-
nes, hasta tener la santidad imprescindible para presentarse ante Dios. La Iglesia
siempre ha ofrecido sufragios para los difuntos que necesitan esta purificacion
antes de ser admitidos a la presencia divina.




22

3. Quien muere en estado de pecado acaba, por la fuerza de su propia de-
cision, en el estado de eterna separacion de Dios y las criaturas santas. El término
tradicional que se ha utilizado en la Iglesia, «INFIERNO», se refiere a este estado
tragico en el que puede desembocar la libre eleccion de una criatura, que se cie-
rra ante el Amor. Tal «pérdida» de Dios, Unico manantial de vida y de alegria para
el hombre, conlleva una existencia caracterizada para siempre por la frustracion y
la vaciedad.

Cuando llegue EL DIA FINAL, la retribucién de los hombres alcanzard su es-
tadio definitivo (cf. supra, «Escatologia general»). Aquellos que son de Cristo da-
ran el paso final a la Vida-con-su-Senor: bajo la accion del Espiritu Vivificador, RE-
SUCITARAN vy experimentardn en su totalidad personal los efectos de hallarse
identificados con Cristo, penetrados totalmente por su Espiritu vivificante: impo-
sible entonces morir, sufrir, descomponerse, a pesar de que los componentes on-
toldégicos de la naturaleza humana lleven siempre las notas de composicion y fra-
gilidad. Por contraste, aquellos hombres que hayan desechado su vinculo con
Cristo también resucitaran, pero no con los cuerpos gloriosos parecidos al del Se-
for.

Salvarse de la reprobacidon con el auxilio divino, y alcanzar -también con el
auxilio divino- la «vida eterna», constituye el nucleo de la esperanza cristiana.

BIBLIOGRAFIA
- J. ALVIAR, Escatologia, Pamplona 2004

- COMISION TEOLOGICA INTERNACIONAL, Algunas cuestiones actuales de
escatologia, 1990.

- B. DALEY, The Hope of the Early Church. A Handbook of Patristic Escha-
tology, Cambridge 1991.

- C. POZO, La venida del Sefior en la gloria, Valencia 1993;
- IDEM, Teologia del mas alla, Madrid 2002.

- J. RATZINGER, Escatologia, Barcelona 1992. 3.1...

- RUIZ DE LA PENA, La Pascua de la Creacién, Madrid 2000.



23

- M. SCHMAUS, Teologia Dogmatica, VII: Los Novisimos, Madrid 1961.
- S. ZEDDA, L'Escatologia biblica, I-1l, Brescia 1972/1975.
J. ALVIAR



