Tema 2 1/5

EL SENTIDO DEL DERECHO EN LA IGLESIA

Carlos J. Errazuriz M.
Profesor Ordinario de Derecho Canodnico
Pontificia Universidad de la Santa Cruz

En cualquier ambito del conocimiento humano es decisiva la compren-
sion de la esencia del respectivo objeto. En el campo juridico es muy evidente
la necesidad de tener constantemente en cuenta qué es el derecho; y lo mismo
sucede en el derecho de la Iglesia. No se trata de una cuestién meramente
tedrica, elegante o exquisita, sino de un interrogante que de hecho informa y
determina todo el quehacer practico del jurista, y especificamente del cano-
nista. Cuando se rehuye el planteamiento de ese problema, puede significar
que se aceptan maquinalmente ciertos esquemas empobrecidos, que incluso
llegan a deformar la realidad, con la triste consecuencia de avalar injusticias.

En la actualidad me parece que a este respecto se verifica una paradoja.
Por una parte, reina un acuerdo bastante extendido a nivel tedrico acerca de
la importancia de concebir el derecho en la Iglesia a la luz del misterio de la
misma Iglesia, conforme a lo indicado por el Concilio Vaticano II (cfr. Optatam
totius, n. 16). Se es consciente de que un enfoque positivista, entendido sobre
todo como un simple legalismo que considera el derecho canénico como mero
conjunto de leyes humanas que han de ser sin mas aplicadas a los casos con-
cretos, resulta actualmente improponible. El reciente magisterio pontificio, de
Pablo VI y Juan Pablo II, es muy claro y reiterado en este sentido: es preciso
ver al derecho candnico como realidad intrinsecamente eclesial, como realidad
que pertenece al plano sobrenatural de la fe y de la teologia. Sin embargo, lo
anterior es curiosamente compatible con un persistente legalismo de hecho:
tanto quienes defienden el derecho eclesial como quienes lo critican o, lo que
es mas frecuente, simplemente lo ignoran, siguen pensando en la practica que
ese derecho es un conjunto de normas juridicas, que encuentra su expresion
principal en los actuales Cddigos, latino y oriental. La conviccién de fondo
antes descrita parece no haber influido en el modo efectivo de enfocar y poner
por obra lo juridico en el Pueblo de Dios.

En la raiz de ese fendmeno se puede observar que estan muy arraigadas
algunas contraposiciones fundamentales: derecho-teologia; derecho-pasto-
ral; potestad jerarquica-libertad y derechos de los fieles. Son piezas que no
se logra encajar. En el fondo, a pesar de todos los progresos teoldgicos reali-
zados, se maneja casi siempre, de modo mas o menos consciente, el concepto
anterior de derecho candnico como conjunto de leyes eclesiasticas. Y ese con-
cepto aparece poco teoldgico y poco pastoral, en si contrario a la libertad de
los hijos de Dios. Mientras mas teoldgico, mas pastoral y mas promotor de la
libertad fuera un derecho eclesial, menos «juridico» deberia ser.

La madeja descrita no es facil de desenredar. Hara falta no poco tiempo
para que se recupere una conciencia pacifica sobre lo que es el derecho en la



Tema 2 2/5

Iglesia, y para que esa conciencia sea efectivamente renovada, o sea, logre
integrar todo lo valioso de la tradicién candnica con los aportes del ultimo
Concilio y de todo este periodo de la historia de la Iglesia.

Pienso que pueden asumirse tres posturas fundamentales ante la cues-
tion que he presentado. Procuraré describirlas sumariamente, sin entrar en el
detalle de sus formulaciones, para ir mas directamente al fondo de sus ideas,
y nho quedarme atrapado en disputas de escuelas, que por cierto en este
campo tienden actualmente a irse desdibujando.

En primer lugar, cabe enfocar esta nueva etapa sobre todo como un
intento de transformar el derecho en una realidad mas pastoral, mas cercana
a la vida de los fieles y de las comunidades cristianas. Es una tendencia posi-
tiva, en la medida en que reacciona contra los excesos de una rigidez legalista
y formalista, que convierte la observancia de las reglas y de las formas en
fines autdbnomos, que olvida la funcion — por lo demas tradicional — de la
equidad, tanto como correccion de las deficiencias de las reglas generales hu-
manas como moderacion de la sola justicia merced a la caridad y a la miseri-
cordia. También es positivo evitar una concepcidon exclusivamente jerarquica
del derecho, como si sélo consistiera en los imperativos de los sagrados Pas-
tores, olvidando la dimension juridica del plano de igualdad y libertad que se
basa en la comun dignidad cristiana de todos los bautizados, participes de la
Unica mision de la Iglesia y beneficiarios de la accién del Espiritu Santo me-
diante sus dones y carismas.

Sin embargo, la pastoralidad no puede degenerar en pastoralismo, o
sea en una actitud que en nombre de la pastoral pretenda desconocer o ate-
nuar otras dimensiones esenciales del misterio cristiano, entre ellas la juridica.
Si la pastoral diluye cualquier obligacién juridica, relativiza cualquier obedien-
cia eclesial, en la practica vacia de sentido las normas candnicas, esgrime
cualquier clase de supuesto derecho sin preocuparse de su legitimidad cris-
tiana, entonces se ha deformado también en cuanto pastoral. La verdadera
pastoral no puede ser jamas contraria al verdadero derecho en la Iglesia. Para
entenderlo, no obstante, es clave entender bien qué es ese derecho. Sdlo asi
se podra captar la constitutiva armonia entre pastoral y derecho.

Otra corriente ha acentuado especialmente la dimensidn teoldgica del
derecho. Aunque no sea algo exclusivo de ella, es bien conocida la importancia
que ha tenido en este sentido la escuela de Munich, que se origina en Klaus
Morsdorf. Ya antes del Concilio, Morsdorf venia insistiendo en que el derecho
canodnico es algo intrinseco a la Iglesia, que ha de captarse en relacion con la
sacramentalidad de la misma Iglesia, y que ha de situarse mas especifica-
mente en la palabra y los sacramentos, como factores intrinsecamente juridi-
cos que edifican el Pueblo de Dios. Entre sus discipulos es especialmente co-
nocido Mons. Eugenio Corecco, que ha radicalizado las tesis de su maestro,
inclinandose a una concepcion que subraya fuertemente la diferencia entre el
derecho candnico y el derecho secular, y que concibe la ciencia candnica como
ciencia esencialmente teoldgica. Utiliza el concepto de la communio como



Tema 2 3/5

clave para comprender el derecho en la Iglesia, propugnando que en ella re-
giria la virtud de la caridad, no la justicia de los juristas.

De nuevo es preciso discernir entre aspectos indudablemente valiosos
en este enfoque — sobre todo su visién del derecho candnico como algo in-
trinsecamente ligado al misterio de la Iglesia, y su recurso a realidades teolo-
gicas fundantes — y sus limites, que también en este caso proceden sobre
todo de la contraposicion con el derecho. Si el caracter teoldgico significa des-
conocer que el derecho de la Iglesia es realmente derecho, en ese momento
se da un paso inadecuado, que no es tampoco sostenible desde el punto de
vista teoldgico. Me parece que difieren bastante entre si en este aspecto las
posiciones de Morsdorf y de Corecco: la radicalizacion de éste Ultimo muestra
los peligros escondidos en una mala interpretacién del primero. Concreta-
mente, pienso que el olvido de la justicia como virtud especifica del mundo
juridico impide captar la indole especifica de esta dimension, y deja sumida a
la ciencia candnica en una grave oscuridad.

La tercera corriente insiste en la casi perogrullesca idea de que el dere-
cho candnico es verdadero derecho. Dentro de ella caben diversas variantes.
Descarto en este momento aquéllas que pretenden acoger una visién mera-
mente técnico-instrumental del derecho, y que asumen las mismas contrapo-
siciones derecho-teologia, derecho-pastoral, sélo que a favor del derecho. Mu-
cho mas interesantes, en cambio, resultan aquellas doctrinas que tratan de
aplicar al derecho candnico lo mejor de la tradicién juridica clasica y cristiana.
Pienso especialmente en los esfuerzos de quienes fueron mis inolvidables
maestros, Pedro Lombardia y Javier Hervada, y sobre todo en el intento de
este Ultimo de enfocar el derecho en la Iglesia en la éptica del realismo juridico
clasico, es decir, de la nocion de derecho como lo que es justo, objeto de la
virtud de la justicia.

Desde esta perspectiva, el derecho en la Iglesia no es primariamente un
conjunto de normas, sino aquello que es justo en la misma Iglesia, una red
de relaciones de justicia dentro del Pueblo de Dios (que también se proyectan
hacia afuera, siguiendo la misién universal de la Iglesia). En este momento
quisiera destacar algunas caracteristicas fundamentales de este enfoque, que
permitan apreciar su potencial fecundidad.

Ante todo, la dptica de la justicia asume plenamente el protagonismo de
la persona humana en la Iglesia: el hombre como via de la Iglesia, segun la
conocida expresion de Juan Pablo II. Lo justo, sintesis de elementos esenciales
y permanentes (derecho divino) y elementos contingentes e histdricos (dere-
cho humano), dice relacién siempre a las personas, como titulares de dere-
chos y deberes reciprocos. El centro del derecho candnico es cada persona
humana, y en primer término el fiel.

Mas lo anterior no comporta ningun peligro de individualismo. Lo debido
en justicia a cada uno en la Iglesia existe precisamente porque el disefio sal-
vifico de Dios en Cristo y en la Iglesia asume la socialidad humana, en sus
vertientes de caridad y también de especifica justicia. Estamos en el gran
tema de la comunidn, que cada vez capta mas la atencién de la eclesiologia



Tema 2 4/5

de nuestro tiempo, como nucleo mismo de las ensefianzas del Vaticano II
acerca de la Iglesia. El derecho candnico es a la vez, e inseparablemente,
personalista y comunional, precisamente porque la pertenencia a la Iglesia
comporta una relacionalidad comunional de la persona, de indole intrinseca.

Estas ideas se concretan y aclaran cuando se considera cual es el objeto
de las relaciones de justicia intraeclesiales. Son multiples los bienes juridicos
gue estan en juego, también de orden patrimonial y organizativo. No obstante,
el corazén del derecho candnico se halla en el corazén mismo de la Iglesia en
su dimensidn visible-sacramental, o sea en los bienes salvificos: la palabra de
Dios y los sacramentos, empezando por el centro de ellos, el Sacrificio sacra-
mental de la Eucaristia. Los derechos y deberes de los fieles entre si, y entre
los Pastores y los demas fieles en razon del sacerdocio ministerial, tienen
como materia esos bienes salvificos, que obviamente superan la dimensién
juridica, pero también la incluyen como necesaria. Asi, por ejemplo, transmitir
la palabra de Dios en su autenticidad constituye para un padre de familia cris-
tiano un verdadero deber de justicia intraeclesial respecto a sus hijos; para
los Pastores organizarse de modo que los sacramentos sean efectivamente
accesibles a todos, es también una permanente exigencia de justicia.

Esta vision permite superar armdnicamente las estériles dialécticas que
tantas veces ofuscan la comprensién del derecho candnico. Entendido como
lo justo en la Iglesia, aparece inmediatamente su trascendencia teoldgica: es
una dimensién del mismo misterio salvifico, pues Jesucristo ha querido que la
Iglesia peregrina asumiese, como El mismo en su existencia terrena, la reali-
dad del derecho; y no por razones accidentales o circunstanciales, sino sobre
todo para unirnos unos a otros en la conservacién y difusién de los bienes de
la salvacidon en su aspecto visible. Se entiende asi muy bien por qué siempre
se ha visto la salus animarum como finalidad propia del derecho en la Iglesia.
Es una finalidad intrinseca, connatural a su mismo ser, no una especie de
sobreafiadido. El derecho candnico es salvifico precisamente como derecho,
como justo, no a pesar de serlo, como si se tratara de un mal menor, requerido
por meras razones organizativas, puramente externas. En esta Optica las no-
ciones eclesioldgicas de comunidon y sacramentalidad pueden ser aplicadas a
lo juridico eclesial de una manera que supera de raiz cualquier contraposicién
de ellas con el derecho. Se descubre mucho mejor que el derecho en la Iglesia,
precisamente como derecho, es realidad intrinsecamente salvifica, eclesial,
teoldgica.

También la pastoralidad del derecho es iluminada por esta nocién.
Desde luego resulta evidente que lo justo es, por su misma naturaleza, algo
pastoral, si bien naturalmente en la vida eclesial, y en la accién de los Pasto-
res, se deba ir mucho mas alla, mediante la caridad. Sin embargo, la miseri-
cordia jamas puede transformarse en convalidacién de la injusticia. La su-
puesta pastoralidad de soluciones que no respetan la verdad de lo justo, pues
relativizan todo en funcion de las necesidades subjetivas, se demuestra en la
practica profundamente estéril. Dejar de exigir lo debido en justicia, en cues-
tiones tan claves como las que se refieren a la validez del matrimonio y al
acceso a la Sagrada Comunion, a pesar de momentaneas apariencias, conduce



Tema 2 5/5

sOlo a alejar a las personas del encuentro salvifico con Cristo, y de hecho
produce siempre un ulterior enfriamiento de la vida cristiana. Cosa muy dis-
tinta es salir al encuentro de las personas en dificultad, con exquisita caridad
y paciencia, tratando justamente de ponerlas en condiciones de descubrir en
sus vidas la belleza de las exigencias del verdadero amor. También aquello
gue es justo en virtud de una legitima norma humana, siempre al servicio de
la misma dimensién esencial y divinamente constituida de justicia intraecle-
sial, ha de ser observado como manifestacion debida de comunién en cada
momento concreto de la historia de la salvacion.

En fin, tampoco tiene sentido la oposicidon entre potestad jerarquica y
derechos de los fieles. Los Pastores, también cuando ejercen en sentido propio
los actos de la potestad de jurisdiccion, estan realmente al servicio de la au-
téntica libertad de los hijos de Dios. Su ministerio es verdaderamente libera-
dor, también en el sentido de que ha de promover la vitalidad apostélica de
todos, que en realidad es favorecer la actitud de docilidad a los dones caris-
maticos del Espiritu Santo. Esta libertad, en cambio, es inseparable de la unién
con los Pastores, ante todo con quienes suceden a los Doce Apdstoles y con
quien sucede a Pedro, y luego con sus colaboradores en el sagrado ministerio.
La fe catdlica no mira la misidn jerarquica en funcion de una simple eficacia
de autoridad social (aunque esa dimensidén también esté asumida en la Igle-
sia), sino como un aspecto del misterio eclesial en el que resplandece el sen-
tido vertical de la comunidon, mediante la representacién de Cristo que asumen
quienes han recibido el sacramento del Orden. Hay aqui un misterio de autén-
tica paternidad, participacion de la paternidad divina, que lleva a pensar en la
Iglesia como familia, o sea como un tipo de realidad social en el que se tras-
mite la vida, en este caso la vida sobrenatural. Lo que, por cierto, no puede
oscurecer de ningun modo la radical igualdad de todas las personas frente a
la salvacién ganada por Cristo, y la consiguiente radical igualdad de todos los
bautizados en la Iglesia. Podemos decir que entre los derechos mas importan-
tes de los fieles figura precisamente el derecho a gozar de Pastores que cum-
plan su deber de tales, de hacer presente a Cristo como Cabeza en los sacra-
mentos y en la palabra.

Asi entendido, el derecho se encuadra perfectamente en el ambito de la
misidn salvifica de la Iglesia. En la perspectiva del Ao Santo del Gran Jubileo,
la conciencia de la actualidad del misterio de la encarnacion del Verbo implica
también poner todos los medios para que se actualice el derecho de todos y
de cada uno a un encuentro personal con Cristo a través de los bienes salvifi-
cos que El ha dejado a su Iglesia.



