FRANCISCO DE VITORIA
CLAVES HISTORICAS PARA LA INTERPRETACION DE SU OBRA

1. INTRODUCCION

Es bien sabido que las relaciones de Carlos V con el Maestro Fran-

cisco de Vitoria pasaron por diversas vicisitudes. Al principio, tras las Re-

lecciones Americanistas (enero y junio de 1539), el Emperador reacciond con
desconfianza incluso con acritud llegando a prohibir que se tratase esa ma-
teria en sede académica (noviembre de 1539)'. Pasado un poco de tiempo,
comprobado que las doctrinas vitorianas no atentaban contra sus derechos
americanos, y consciente del interés y la profundidad de esas doctrinas, tuvo
en gran estima a Vitoria hasta el punto de designarle como tedlogo imperial
para el Concilio de Trento, apunto de abrir sus puertas (1545), detalle que

reflejaba su gran aprecio por élI°.

Estas buenas relaciones supusieron una importante influencia de

las doctrinas americanistas vitorianas en la politica imperial, primero

en la elaboracién y publicacion de las Nuevas leyes de Indias (1542) y des-
pués en la convocatoria de unas Juntas de Tedlogos en Valladolid (1550) para
dilucidar la cuestion y solucionar algunas dudas de conciencia que el decurso
de los acontecimientos americanos habian creado en el Emperador. Hasta
gue dicha Junta decidiese su veredicto debian cesar las conquistas y actua-
ciones coloniales en las Indias®. Pero también en la solucién del grave pro-

blema luterano.

! para todo este tema vid R. Herndndez, Francisco de Vitoria. Vida y pensamiento internacio-
nalista, BAC, Madrid 1995, al que dedica todo el capitulo 18, pp. 127-139. Ahi se recogen los
textos vitorianos y los estudios relativos

2 Ibidem, pp. 143-145. Vid. también la correspondencia del Emperador con Vitoria donde
manifiesta su aprecio y confianza (afios 1540-1541), en T. Urdanoz, Obras de Francisco de
Vitoria. Relecciones teolégicas, BAC, Madrid 1960, pp. 56-57

3 Entre la abundante bibliografia al respecto, pueden consultarse L. Perefia, La Escuela de
Salamanca. Proceso a la conquista de América, Caja de Ahorros de Salamanca, Salamanca
1986, pp. 135-146; asimismo una excelente sintesis de la cuestién en Urdanoz, oc, pp. 57-60



Para el historiador de estd época inmediatamente vienen a la mente

algunas preguntas fundamentales: é{porqué Vitoria y no otros? éPorqué

su doctrina se impuso sobre otras teorias de gran tradiciéon hasta ese mo-
mento? ¢Porqué el Emperador empatizd precisamente con las ideas vitorianas
y no con otras mas favorables a sus intereses? Se trataria de responder ade-
cuadamente a estos interrogantes en el marco de la tematica que nos ocupa

en el Congreso.

Digamos de entrada que Francisco de Vitoria se situa en una encru-

cijada histérica de la mayor trascendencia: el paso fatigoso y traumatico

del Medievo a la Modernidad. Ese crisol de corrientes culturales estuvo pre-
sente en la Universidad de Paris donde estudid y ejercié su magisterio inicial
Vitoria durante 15 afios (1508-1523). ¢Como asimild todos estos nuevos aires
y cambios importantes? La rica personalidad del salmantino se fue urdiendo
en este contexto histérico®. Asi su vida y obra presentan multiples elementos
cuya interpretacion se hace problematica a veces, y requieren un atento dis-

cernimiento.

Para entender en profundidad la obra y el pensamiento vitorianos

puede ayudarnos examinar con atencién una serie de claves en relacidén al

contexto historico y a su propia personalidad. Este es precisamente

nuestro propdsito ahora.

2. éTEOLOGO, JURISTA, FILOSOFO?

Lo primero que nos hemos de plantear es quién fue propiamente

Vitoria.

éUn tedlogo, un jurista o un filésofo sublime? Existen sobre el

particular diversas opiniones. Para la mayoria de los estudiosos Vitoria apa-

4 Para la época parisina de Vitoria vid el excelente estudio de R. Garcia-Villoslada, La Univer-
sidad de Paris durante los estudios de Francisco de Vitoria, Univ. Gregoriana, Roma 1938



rece como un jurista eximio, fundador del Derecho Internacional (o de Gen-
tes); efectivamente la bibliografia sobre su pensamiento juridico es con mu-
cho la mas extensa®. Para otros sin embargo Vitoria es primariamente un
tedlogo revolucionario que modernizd la ajada y obsoleta teologia escolastica
medieval®. Avala esta segunda opinién el hecho de que fue un famoso cate-
dratico de la Facultad de Teologia de la Universidad de Salamanca, y que casi
toda su produccion literaria que se conserva (que es muy escasa) es de ma-
teria teoldgica.

Seguramente lo mas acertado seria decir que fue ambas cosas: un
tedlogo-jurista. Pero si queremos ser mas precisos habria que decir que Vi-
toria fue ante todo un tedlogo profesional y que ejercié su magisterio durante
20 afos en la Facultad de Teologia de Salamanca. Ciertamente entré en ma-
terias juridicas candentes entonces pero «desde la Teologia» podriamos de-
cir. Esto lo afirma él mismo en un texto famoso al comienzo de la famosa

Releccidn De indis’.

¢Qué valor tiene este elemento de la personalidad vitoriana para

nuestro tema? Parece a primera vista que el interés de su pensamiento se
centra en sus teorias juridicas con ocasién de la controversia americanista,
de gran originalidad y profundidad. A nuestro juicio no se puede entender
adecuadamente dicho pensamiento si no se tiene en cuenta su punto de par-

tida teoldgico. He aqui el interés de esta clave interpretativa.

Conceptos como «imagen de Dios» (referido al hombre), «dignidad
de la persona», «igualdad esencial de todos los hombres» o «libertad reli-
giosa» segun la propia conciencia, etc, tienen un anclaje teoldgico indudable.
Su construccién juridica tiene como base un entramado teoldégico-moral. La
justicia tiene primariamente un sentido moral, es una categoria teoldgica. La

Justicia legal y el Derecho tienen su arranque ahi.

> Cfr elenco bibliografico amplio en J. Belda-Plans, La Escuela de Salamanca y la renovacién
de la Teologia en el siglo XVI, BAC, Madrid 2000, Apéndice II, en especial pp. 945-953

® Vid V. Beltréan de Heredia, Francisco de Vitoria, Labor, Madrid 1939; y R. Herndndez, Fran-
cisco de Vitoria. Vida y pensamiento internacionalista, BAC, Madrid 1995

7 Vid. Francisco de Vitoria, Relecciones juridicas y teoldgicas, A. Osuna (dir), San Esteban,
Salamanca 2017, vol. II, p. 525



Asimismo Vitoria parte de una antropologia definida de caracter fi-
losofico-teoldgico igualmente, y de una teoria del conocimiento realista de
inspiracion tomista, pero todo ello sigue un iter o si se quiere una metodo-
logia netamente teoldgica. Parte de la Revelacion Divina y argumenta prima-
riamente segun el método teoldgico de los loci theologici del que fue inventor;
es decir de lugares de autoridad (Sagrada Escritura, Tradicién patristica, do-
cumentos conciliares y papales, etc). Siguen argumentos segun la Razén na-
tural porque Autoridad y Razén se complementan y se enriquecen mutua-
mente. Véase sobre el particular el tratamiento que hace Melchor Cano (su

mejor discipulo) del papel de la Razén en sede teoldgica®.

Concluyamos pues que para entender en profundidad el pensamiento

y la obra vitoriana se debe tener presente esta clave interpretativa de su
personalidad. Estamos ante un tedlogo profesional que emplea en primer lu-
gar un método teoldgico y parte de intereses teoldgicos. Pero esto enlaza con

el siguiente punto.

3. RELIGIOSO DOMINICO REFORMADO («OBSERVANTE>»)

Vitoria fue un «tedlogo dominico>». Preguntamos ées este un dato
relevante para nuestro propdsito? Sin duda.

Estamos hablando de un fraile de la Orden de Predicadores cuyo ca-
risma propio es el estudio y la ensenanza de la Teologia de nivel superior,
con una tradicion intelectual muy antigua. Pero ademas en un momento his-
térico de honda decadencia eclesiastica que afectaba especialmente a las Or-

denes Religiosas.

Vitoria pertenecia a la rama reformada u observante de los Domi-

nicos. La Congregacion de la Observancia era aquella que queria volver a la

8 Melchor Cano, De locis theologicis, trad. espafiola, J. Belda-Plans (dir), BAC, Madrid 2006,
libro IX, pp. 493-524. Cfr Belda-Plans, La Escuela de Salamanca..., cap. VII, pp. 619-750



pureza de la Regla primitiva, eliminando la relajacion y las corruptelas que
con el tiempo se habian producido. Los Conventos dominicos de San Pablo en
Burgos, de San Gregorio de Valladolid y finalmente de San Esteban de Sala-
manca, incluido el de Saint Jacques de Paris, todos ellos de la Observancia
estricta, fueron las casas donde profesd y vivié siempre Vitoria®.

La Observancia religiosa es sinénimo de hondura espiritual asi como
de estudio serio y disciplinado propio de la Orden Dominica. En un ambiente
de relajacion religiosa el estudio perseverante se descuida y no produce fru-

tos.

Pero hay otro aspecto de la cuestion mas significativo todavia para
nuestro propdsito. La labor intelectual de un buen religioso siempre tuvo en

cuenta la perspectiva trascendente de su estudio. Pretende ante todo

buscar la gloria de Dios y la salvacién de las almas (la «salus animarum»). Y
esto tiene consecuencias de la mayor importancia. En el trasfondo de su tra-
bajo Vitoria tendra siempre ante la vista este objetivo religioso, de tal manera
gue su construccién racional no seria la misma sin contar con este dato pre-

ciso.

Mdas aln, su vocacion de fraile dominico fue la que posibilitd que Vitoria

se dedicase a fondo a la tarea intelectual teolégica y magisterial. En

una coyuntura histérica de reforma la mayoria de las Ordenes Religiosas
huian de los estudios y de los grados académicos como un factor perturbador
del silencio y la contemplacién propios de la reforma religiosa. Asi ocurrird
con los Franciscanos y los Agustinos en este momento histérico en el que
Vitoria actla como catedratico'; posteriormente esto cambiara sustancial-

mente. Los Jesuitas estaban todavia en sus primeros pasos.

° Vid. Belda-Plans, La Escuela de Salamanca..., pp. 317-327, donde se resalta la influencia de
la Observancia religiosa en la actividad cientifica de Vitoria. Asimismo M. Andrés, La Teologia
espafiola en el siglo XVI, BAC, Madrid 1978, vol. I, pp. 119-139. Cfr también el excelente
estudio de J.L. Gonzalez Novalin sobre la reforma de la Iglesia espafola y las corrientes de
espiritualidad durante el Siglo de Oro, en Historia General de Espafa y América, Rialp, Madrid
1986, vol. VI, pp. 348-354. El tema de la Observancia Religiosa en esta época es tratado en
toda su extensidn por J. Garcia Oro, Conventualismo y Observancia, en R. Gracia-Villoslada
(dir), Historia de la Iglesia en Espafia, BAC, Madrid 1980, vol. III/1°, pp. 211-349

10 M. Andrés, La Teologia espafiola..., vol. I, pp. 82-ss (para los Franciscanos), 140-ss (para
los Agustinos)



Esta es, pues, otra clave interpretativa que tiene interés considerar.

Sin este dato no seria posible entender bien la obra de Vitoria.

4. éTOMISTA, NOMINALISTA, ECLECTICO?

Otro aspecto relevante seria considerar su filiacidn intelectual res-

pecto a alguna de las corrientes o Escuelas teoldgicas del momento. En

este punto casi todos los tratadistas coinciden en afirmar que Vitoria es to-

mista sin mas. Esto es verdad y no es verdad''. Es cierto en el sentido de
que le concede una autoridad especial al Aquinate, se le respeta y se le tiene
en cuenta siempre en primer lugar en las discusiones teoldgicas. Vitoria se
ha formado en el momento del redescubrimiento de Santo Tomas por su
maestro Pedro de Crockaert en el convento parisino de Saint Jacques, en
medio del furor nominalista. Le tiene en gran consideracién y lo conoce a
fondo. En sus clases salmantinas adopta la Summa theologiae como texto a

explicar en sustitucion de las Sentencias del Lombardo que era el oficial.

Todo esto es cierto, pero no autoriza a decir que Vitoria es un tomista
en sentido propio. Se debe precisar también este extremo. Hemos solido dis-

tinguir entre «tomismo cerrado» y «tomismo abierto>». El primero se

refiere a la Escuela teoldgica de corte medieval en la que se sigue fielmente
el pensamiento del jefe de la Escuela y se defiende su pensamiento a ul-
tranza, sin que haya un verdadero trabajo independiente y amplio. El to-
mismo de Vitoria no es de ese estilo. El afirma expresamente que no hay que
«juramentarse» por ningln maestro determinado, sino buscar la verdad alli
donde se halle. Hay que conceder especial autoridad a Santo Tomas, porque
le parece un tedlogo eximio, pero no hay que aceptarlo en todo y sin discer-
nimiento. De hecho Vitoria se separa del Aquinate muchas veces y sigue las
posturas o las opiniones de otros tedlogos no tomistas, nominalistas, esco-

tistas, etc.

11 Esta cuestidn se ha tratado exhaustivamente en J. Belda-Plans, La Escuela de Salamanca...,
cap. III, pp. 207-243, donde se dan también las referencias bibliograficas oportunas



Inculca ademas este mismo espiritu de libertad cientifica a sus dis-

cipulos de la Escuela Salmantina. Es caracteristica esta apertura de mente
sin condicionamientos de ningun tipo, que le lleva a seguir caminos propios

e inexplorados en su tarea cientifica.

Este amor a la verdad, esta libertad cientifica de gran portada, sin
duda dio alas a la portentosa originalidad del pensamiento vitoriano. De haber
seguido estrictamente los pasos de Santo Tomas algunos de los postulados
del Maestro salmantino seguramente no hubieran tenido lugar. Por ello es

esta otra clave interpretativa de su obra.

5. ¢ORIGINAL O REPETITIVO? ¢cTRADICIONAL O MODERNO?

Otra cuestién que se plantea es la siguiente: éfue Vitoria un Maestro

original y creativo, o mas bien es tradicional y hasta cierto punto repetitivo?

Y también ¢en qué autores anteriores se inspira; quienes le influyeron en

sus planteamientos?

Es esta una cuestién compleja que rebasa los limites de este trabajo,

pero podemos bosquejar algunos trazos. Cabe decir en general que Vitoria es

deudor de su excelente formacion recibida en los estudios parisienses.

Ese crisol de multiples corrientes culturales que se dieron cita alli condicionara
su trabajo futuro, sobre todo su amplitud de mente, su espiritu moderno hu-

manista, su interés en no ser repetitivo, etc.'?

En cuanto los autores fue Santo Tomas quien tuvo mayor peso in-

telectual®®; tiene también en cuenta a Cayetano, el otro gran maestro domi-
nico™; pero en este caso con graves reservas porque le parecia inapropiado
su modo de teologizar demasiado sutil, metafisico, y en definitiva abstracto;

sin embargo se apropia de algunas de sus ideas como después sefalaremos.

12 E|l amplio estudio de Garcia-Villoslada (La Universidad de Paris...) sobre los estudios de

Vitoria en Paris demuestra a las claras lo que afirmamos.
13 vid Belda-Plans, La Escuela de Salamanca, pp. 213-220 especificamente.
4 Cfr Ibidem, pp. 229-233



Sin duda su maestro parisiense el dominico Pedro de Cockaert cuya influen-
cia teoldgica fue grande. Otro autor, el tedlogo lovaniense Juan Driedo, es
muy apreciado por Vitoria del que hace un gran elogio en sus clases®>. Tam-
bién siente buen aprecio inicial hacia Erasmo, cuyo espiritu moderno y hu-
manista le inspira a veces, aunque por lo que respecta a contenidos y méto-
dos teoldgicos le aplica una criba critica importante®. Fuera del ambito pro-
piamente teoldgico obviamente tiene muy presente a los grandes autores de

la Antigliedad clasica como Aristételes y Cicerdn sobre todo.

Una vez dicho esto éen qué puntos o materias destaca mas su

originalidad? En primer lugar en su gran reticencia a escribir (excepto

algunos escritos de juventud, no dio ninguna obra a la imprenta); su gran
obra fueron sus discipulos, esto es, cred una Escuela de discipulos a los cuales
transmitid su saber y su espiritu. Esto ciertamente le convierte en un autor

original; no se pueden citar muchos casos del estilo.

La segunda gran originalidad se refiere a la invencion de un método

teolégico novedoso: el de los «/oci theologici» (los «lugares teoldgicos»).

La inspiracién de fondo es Santo Tomas en quien la idea se encuentran in
nuce, pero con Vitoria se abre un nuevo mundo metodoldgico: él desarrolla
y profundiza dicho método magistralmente y los ensefia a sus discipulos,
aungue no lo teoriza por escrito. Esto lo sabemos por su discipulo predilecto,
Melchor Cano, el cual elaboré una amplia epistemologia teoldgica de un valor
perenne en su famoso tratado De locis theologicis. Ahi repetidamente afirma
la dependencia fundamental de su Maestro®’, el cual fue sublime en su tarea

teoldgica utilizando dicho método.

Un aspecto no menos importante de su enfoque del método teoldgico

es lo que se ha dado en llamar «Teologia practica»; es decir para Vitoria

15 Cfr Ibidem, p. 347

16 vid. infra donde tratamos el tema en apartado propio

17'El Prologo del libro XII es todo un canto de agradecimiento y reconocimiento hacia su Maes-
tro Vitoria, confesando su legado, el cual él no hace sino recoger y desarrollar sus principios.
Vid M. Cano, De locis..., J. Belda-Plans (dir.), pp. 667-669. Cfr Belda-Plans, La Escuela de
Salamanca..., pp. 683-684, donde se analiza la originalidad de Melchor Cano en este tema.



la materia de estudio teoldgico debe incluir los problemas vivos y actuales
que preocupan a los hombres del momento®®. Esta caracteristica peculiar de
Vitoria (y después de su Escuela Salmantina) se relaciona con su espiritu
humanista y también con el enfoque ético y moral de su Teologia. Vitoria es
un tedlogo humanista y a la vez un tedlogo moralista que se centra especial-
mente en los problemas morales practicos de la vida humana. Pero este en-
foque peculiar de la Teologia es fruto de su original concepcion de la tarea

teoldgica.

De este modo el enfoque eminentemente practico (moral si se quiere)
del trabajo teoldgico constituia una novedad académica notable. Esto es es-
pecialmente notorio en el caso de las Relecciones, esa practica académica
anual de la Universidad de Salamanca, en la que destacd especialmente Vi-
toria analizando siempre temas practicos candentes del momento. El maestro
salmantino no se perdia en elucubraciones demasiado tedricas o abstractas
al estilo de la vieja Escoldstica medieval. Su estilo y su método fue del todo

revolucionario.

Interesa referirnos en particular a la doctrina americanista. Vitoria

entra de lleno, como es bien conocido, en la gran controversia del siglo, la
asi llamada «Duda indiana», planteada por los propios sabios y politicos es-
pafoles, cosa en verdad novedosa y no repetida en otras aventuras coloni-

zadoras ni anteriores (portuguesas) ni posteriores (inglesas y holandesas).

La importante doctrina americanista de Vitoria éfue plenamente ori-
ginal? {Qué fuentes podemos sefalar aqui? Aunque ya antes haciamos re-
ferencia a algunos autores, ahora nos referiremos a esta tematica concreta.

En primer lugar Vitoria se inspira en principios de santo Tomas de Aquino,

al que cita algunas veces. De la época de Vitoria cabe citar al Maestro pari-

siense John Mair que fue uno de los primeros tedlogos que abordé el tema

18 vid. J. Belda-Plans, Teologia préctica y Escuela de Salamanca del siglo XVI, Cuadernos
Salmantinos de Filosofia, 30 (2003) pp. 461-489.



10

de la justificacidon tedrica de la conquista espafiola (1510), aunque el plan-
teamiento de la cuestion y las soluciones que ofrece estan bastante distantes

de la doctrina vitoriana®®.

En cambio una fuente muy explicita es la del gran tedélogo dominico
Cayetano, el cual en sus comentarios de 1517 a la Secunda Secundae de la
Summa de Santo Tomas (q. 66, a. 8), aporta unas ideas que sin duda influ-
yeron directamente en el pensamiento de Vitoria; no obstante Cayetano hace
un tratamiento muy breve y sin citar el caso americano directamente, pero
muy incisivo y acertado. De hecho Vitoria cita varias veces a Cayetano en sus

Releccion De Indis, aunque no cite este texto concreto®.

En Espafa fue su colega de catedra salmantina Domingo de Soto,

muy unido a él no solo por ser dominico sino también por ser su discipulo,
guien trata el tema antes que Vitoria. Soto escribié su Releccion De domi-
nio en 1534, por lo tanto en fecha anterior a las Relecciones americanistas
de Vitoria de 1539. Ahi se pueden encontrar algunos precedentes claros de
las doctrina vitoriana, si bien Soto no desarrolla la materia in extenso, como
lo hard posteriormente de manera monografica Vitoria, sino brevemente vy

como un aspecto concreto dentro de una tematica mas amplia®.

En sintesis podemos afirmar que Vitoria fue un tedélogo-jurista de

una enorme originalidad en sus planteamientos y doctrinas. Su trabajo

intelectual dista bastante de la época medieval e inaugura un tiempo nuevo,
gue aun teniendo un cierto anclaje en la Gran Tradicion Escolastica anterior,
se abre a nuevos métodos y a nuevas problematicas con un sentido practico

original.

9 vid. la excelente exposicién del tema que realiza T. Urdanoz en la Introduccién a la Relectio
de Indis (prior), en el apartado: Fuentes inmediatas de la Releccién; en Obras de Francisco de
Vitoria..., oc, pp. 496-502

20 Ibidem, pp. 501-502

21 vid. la interesante exposicién del tema que hace J. Brufau Prats en su Introduccién a la
Releccién De dominio; en Domingo de Soto, Relecciones y Opusculos, ed. San Esteban, J.
Brufau (traductor y editor), vol. I, pp. 89-93



11

Pero en particular su originalidad destaca en la tematica americana,
rompiendo los esquemas anteriores y aportando soluciones novedosas fruto
de un pensamiento de gran calado teoldgico, juridico y filoséfico al mismo
tiempo. Esta gran calidad cientifica es la que hizo que sus doctrinas se impu-
sieran y fueran aceptadas universalmente. En particular justifican su enorme

influencia en el Emperador, en las Leyes de Indias y en el nuevo Orden

Mundial que estaba naciendo.

6. (ERASMISTA? éHUMANISTA?

La pregunta ahora es éfue Vitoria un erasmista? Cuestion esta de

cierta importancia para entender bien su pensamiento y por otro lado un tema

complejo sobre el que se han dado diversas opiniones.

Segun consta en una carta de Juan Luis Vives a Erasmo (1527) en

medio del fragor de la batalla en tierras hispanas contra Erasmo, Vitoria es
presentado como partidario y defensor suyo en su época parisina. Las sim-
patias a favor de Erasmo parecen ciertas en esta primera fase de formacién

de Vitoria.

Sin embargo se puede decir que él no se considerd nunca un sequi-

dor del humanista holandés. Mas bien criticd con dureza algunas ideas de

Erasmo que consideraba contrarias a la Fe cristiana, sobre todo en las famo-
sas Juntas de tedlogos de Valladolid de 1527, como también en sus en-

seflanzas universitarias salmantinas®?.

No obstante Vitoria puede ser considerado con toda razén un buen
humanista que se apropid de las tendencias culturales del Humanismo de
su época en muchos aspectos. De hecho el gran historiador de la teologia

Martin Grabmann atribuye la gran renovacion teoldgica propiciada por Vitoria

22 Estudios amplios en Garcia-Villoslada, Erasmo y Vitoria, Razén y Fe 107 (1935) 19-38; 340-
350; 506-519. R. Hernandez, Francisco de Vitoria..., dedica todo el capitulo XVI a exponer el
tema. Y también G. Fraile, E/l Humanismo, Erasmo y Vitoria, Est. Filos. 6 (1957) 491-508.



12

a la «deseada unién de la Escoldstica con el Humanismo»?® aludiendo a que
conservando las buenas esencias de la Gran Escoldstica medieval (la fuerza
especulativa y sistematica), supo anadir las buenas aportaciones del Huma-
nismo renacentista (el criticismo, la Filologia, la Historia y el sentido practico).
El resultado fue una Teologia nueva, especulativa (papel de la razén filosé-
fica) y positiva (fuentes teoldgicas: Sagrada Escritura, Santos Padres, etc) a
la vez, dotada de un buen equilibrio entre estos dos elementos.

Cabe senalar ademas, algunos rasgos propios de la corriente huma-
nista: su gran aprecio por las fuentes biblicas originales, por las grandes au-
toridades de la Antigliedad grecorromana, por la Historia, por enfoque vital y
practico de los problemas de estudio (alejado de planteamientos abstractos
o demasiado tedricos), por el cuidado de la forma literaria (sin las exagera-
ciones de los recalcitrantes), por la agilidad y viveza de los métodos didacti-
cos (fue un maestro consumando de la enseflanza) que respondia perfecta-

mente a las exigencias humanistas en este campo?®.

Humanista y antierasmiano parece no casar bien dada la gran

autoridad de Erasmo como humanista excelso. Quizd pueda arrojar luz al
problema la distincién entre humanismo cultural y humanismo teoldgico. Es
decir Vitoria aceptaba las aportaciones literarias y culturales de la corriente
humanista, que prestaban buenos servicios a su tarea teoldgica. En cambio
aplicaba una fuerte criba critica a las propuestas humanistas sobre la con-
cepcion de la naturaleza y método de la Teologia, que consideraba inadecua-
dos. Sobre todo criticaba el rechazo frontal de los humanistas a la razén es-
peculativa en sede teoldgica, asi como su exagerado biblismo (excluyente de

todo lo demas) o su prurito esteticista en el uso de la lengua latina. En este

23 M. Grabmann, Historia de la Teologia catdlica, Espasa Calpe, Madrid 1940, pp. 181-182. El
texto completo reza asi: «Este nuevo florecer de la Teologia nos vino desde comienzos del
siglo XVI de Espaia [...] La Teologia espafiola del Siglo de Oro representa la deseada unién de
la Escolastica con el Humanismo, y es a la vez renacimiento y continuacién de la Teologia del
siglo XIII»

24 Vid. Belda-Plans, La Escuela de Salamanca..., el apartado: «Personalidad teoldgica. Vitoria
profesor» pp. 341-352. Sobre este aspecto el mejor estudio es el de C. Zimara, Einblicke in
die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria, Divus Thomas (Freib) 24 (1946) 429-446; 25 (1947)
192-224; 254-289.



13

sentido no era un humanista tipico. Humanistas y tedlogos no se llevaban

bien 2°.

A pesar de lo dicho se puede decir que en sus doctrinas americanis-

tas si se pueden sefalar algunas influencias de los planteamientos culturales
humanistas; el valor de la libertad individual, de la paz universal, de la igual-
dad entre los hombres, etc. Muchos de estos elementos son barajados por
Vitoria en sus planteamientos americanistas. O dicho de otro modo, no seria
posible entender del todo el pensamiento vitoriano sin la sintonia con el es-
piritu humanista presente en su época. Esas circunstancias culturales condi-

cionan de alglin modo su trabajo intelectual.

En definitiva concluyamos que Vitoria fue un hombre de su tiempo,

gue vivio en una época de cambios importantes y que supo adaptarse a ellos
con gran acierto, sin quedarse anclado en el pasado, pero sin hacer tabla rasa
de toda la tradicién anterior; conservando lo esencial y positivo, pero al
mismo tiempo aceptando de lleno las novedades y el nuevo espiritu aportado
por la cultura humanista, esto es, la busqueda libre y original de nuevos de-
rroteros, aunque haciendo un discernimiento adecuado de valores contra-

puestos a aspectos esenciales de la Teologia.

7. SAPOLOGISTA ANTILUTERANO?

Vitoria vivid en una época en la que los problemas debatidos habian
cambiado sustancialmente respecto al Medievo. Aparte de las cuestiones
planteadas por los descubrimientos geograficos, la mayor parte de los pro-

blemas eran propiciados por la Reforma luterana y sus multiples con-

secuencias. La antropologia luterana era pesimista, la justificacidon cristiana
tenia un caracter extrinseco, la razén natural estaba debilitada y abocada al
error; y no podia intentar alcanzar los misterios revelados. El hombre co-

rrompido por el pecado original no era libre para realizar el bien, no tenia

%5 Este aspecto propiamente teoldgico esta tratado con detalle en Belda-Plans, La Escuela de
Salamanca..., pp. 245-251; y 258-261



14

libertad moral en su actuacién. No habia sacerdocio ni autoridad jerarquica
con poderes espirituales especificos en la Iglesia; los principes temporales
debian asumir el gobierno de la Religion en sus territorios. Los sacramentos

se reducian a dos: Bautismo y Cena eucaristica®®.

Frente a esta profunda transmutacién de la Fe cristiana inicialmente
los tedlogos catodlicos estuvieron a la defensiva rebatiendo los argumentos
luteranos casi de manera literal. Sus planteamientos eran superficiales y no
iban al fondo de las cuestiones, en parte por tratarse de problemas nuevos
inexplorados hasta el momento. Estos apologetas de primera hora recibieron

el nombre propio de «Controversistas»?’.

Frente a esto équé postura adoptd Vitoria? Desde luego no faltaron en
sus clases universitarias alusiones directas a Lutero y sus doctrinas, pero el
estilo del Maestro salmantino no era la confrontacion directa ni la discusion

acalorada. Su labor apologética era constructiva, se trataba de construir

y argumentar la verdad cristiana de manera original (el nuevo método de los
«lugares teoldgicos»), casi sin citar directamente las doctrinas protestantes.
Vitoria fue ante todo un tedlogo moralista que teorizé con hondura sobre las
capacidades morales del hombre caido, la ley, la conciencia, etc. Fue un ju-
rista para quien la ley comportaba unos deberes de conciencia, por tanto no

tenia un caracter extrinseco solamente.

En las graves cuestiones debatidas en las que la doctrina no habia
sido todavia elaborada teoldgicamente (por ejemplo, el caracter sacrificial de
la Misa, el Primado del Papa sobre la Iglesia Universal y otros semejantes),

el esfuerzo de Vitoria y su Escuela se orientaba a elaborar esas materias

todavia no investigadas mediante la hueva Teologia original y creativa.

% Un excelente estudio sintético es el de J.Ma@ Gémez-Heras, Teologia protestante, BAC, Ma-
drid 1972, especialmente pp. 3-66

27 vid. Battista Mondin, Storia della Teologia, Studio Domenicano, Bologna 1996, vol. 3, pp.
223-239. Un buen resumen Belda-Plans, Historia de la Teologia, Palabra, Madrid 2010, pp.
125-131



15

Y sobre todo procurd clarificar la naturaleza de la Teologia y su

método propio, frente al biblismo radical protestante y la teoria del «libre
examen»28, Catdlicos y protestantes hablaban un lenguaje distinto en el que
el didlogo constructivo y el entendimiento mutuo era imposible. Primero habia
gue ponerse de acuerdo sobre las reglas basicas del trabajo teoldgico. A esto

va dirigido el principal esfuerzo de Vitoria.

Se puede decir que su apologética fue de altos vuelos, trataba de

ir a la raiz de los problemas planteados, era creativa; solucionaba las cues-

tiones por elevacién se podria decir. Este enfoque tuvo su culmen efectivo

en la genial obra de su discipulo Melchor Cano De locis theologicis en la que

éste afirma estar recogiendo las ensefianzas de su Maestro.

En sintesis Vitoria fue un apologista con personalidad propia, no

un tedlogo controversista antiluterano sin mas; las diferencias son sustancia-

les y estan a la vista, el talante y el método estan alejados uno de otro.

¢Qué tiene esto que ver con las relaciones de Vitoria con el Empe-

rador? Es bien conocido el empefio de Carlos V por solucionar el problema
protestante en el Imperio Aleman y los multiples intentos que llevé a cabo,
sin obtener ningun éxito. Tras muchos esfuerzos logré que el Papa Paulo III
convocara el magno Concilio de Trento cuya labor supuso un impulso decisivo
en la solucién del problema protestante. Pues bien, Vitoria fue designado por
el Emperador como tedlogo imperial al comienzo de Trento (diciembre de
1545). No pudo realizar dicha tarea porque su salud estaba totalmente que-

brantada; de hecho murié poco después (agosto de 1546)%.

Pero Vitoria estuvo muy presente en la importante Asamblea conciliar
a través de sus discipulos; en especial Domingo de Soto y Melchor Cano,
ambos catedraticos de Teologia en Salamanca. Ellos hicieron presente las

ideas y los planteamientos vitorianos con un éxito rotundo. En cuestiones tan

28 vid Belda-Plans, La Escuela de Salamanca..., pp. 353-365
2 vid R. Hernandez, Francisco de Vitoria. Vida y pensamiento internacionalista, BAC, Madrid
1995, pp. 143-145



16

decisivas como el concepto de «justificacion cristiana» en las que Soto tuvo
un papel preponderante®’, o en el dificil tema del «sacrificio de la Misa» cues-
tion clave también frente a los protestantes, en la que Melchor Cano tuvo
intervenciones tan acertadas y originales que los decretos correspondientes

incluyeron muchos de los puntos examinados por &3

De este modo se puede afirmar que Carlos V tuvo en Vitoria el me-

jor de los aliados en su gran esfuerzo por pacificar y aclarar las cosas que

el terremoto luterano habia provocado en casi todos los 6rdenes, no solo en
el eclesiastico. Por ello la valoracion del Maestro salmantino estuvo siempre

a gran nivel en la mente del Emperador.

8. SINOPSIS FINAL

¢Coémo entender mejor la genialidad de Vitoria y sus importantes fru-
tos? De lo dicho hasta aqui podemos obtener los resultados que se indican a
continuacion.

Francisco de Vitoria fue un gran teélogo-jurista, en cuyo trabajo
primé siempre el punto de vista teolégico. Asimismo fue un buen religioso
dominico reformado, con una acusada preocupacion por el bien espiritual
de los hombres, con un claro empefio de estudio potenciado por el carisma
dominico. Se considerd siempre independiente de cualquier Escuela teold-
gica cerrada, defendiendo la busqueda libre de la verdad. Concedera, eso si,
una especial autoridad a Santo Tomas de Aquino, como tedlogo y filésofo
eximio.

Conociendo bien la tradicion anterior y las corrientes intelectuales coe-
taneas, hara gala siempre de una gran originalidad y creatividad en sus
planteamientos, sin quedarse anclado en el pasado, ni tampoco ser repetitivo

en su trabajo intelectual. De hecho tuvo una gran reticencia a escribir y pre-

30 vid. Garcia-Villoslada (dir), Historia de la Iglesia en Espafia, vol. 11I/1, p. 414-415
31 vid. Ibidem, pp. 441 y 445



17

firid esforzarse en la creacion de una Escuela de discipulos a los que transmi-
tiria su espiritu y sus métodos de trabajo, contribucidn que fue de la mayor
importancia de cara al futuro.

En especial destacan sus planteamientos en la cuestién america-
nista que producen un serio vuelco a las teorias existentes hasta el mo-
mento. No fue un seguidor de Erasmo al que critica en temas dogmaticos
y en sus concepciones teoldgicas y metodoldgicas, pero si se considera un
hombre de su tiempo que vive y se beneficia de la cultura humanista con sus
importantes aportaciones, de las cuales se apropia con gran acierto en su
labor teoldgica.

Todo ello nos conduce a apreciar en todo su valor la rica personalidad

de Vitoria, asi como su gran influencia en la cultura de su época en muy

diversas areas (teoldgica, juridica, filosdéfica, incluso mercantil y econémica).
Su enfoque preponderantemente ético y moral de los problemas planteados
le hizo acreedor de una autoridad reconocida por todos.

El Emperador Carlos V tuvo un gran aprecio por su persona y su

ciencia, después de algunas reticencias iniciales derivadas de sus Relecciones
americanistas, presentadas de manera sesgada por sus colaboradores inme-

diatos. Su trabajo intelectual y teolégico supuso un apoyo del mayor

interés para la politica imperial, sobre todo en la ética de la conquista

americana y la posible solucidon del grave problema luterano en Europa.

3K 5K 5K 5K 5K 5K 5K 5K 5K 5K 5K 5K 5K K K X X

BIBLIOGRAFIA

- Andrés, M., La Teologia espanola en el siglo XVI, BAC, Madrid 1978

- Belda-Plans, J., La Escuela de Salamanca y la renovacion de la Teologia en
el siglo XVI, BAC, Madrid 2000

- Idem, Teologia practica y Escuela de Salamanca del siglo XVI, Cuadernos
Salmantinos de Filosofia, 30 (2003) pp. 461-489

- Idem, Historia de la Teologia, Palabra, Madrid 2010



18

- Beltran de Heredia, V., Francisco de Vitoria, Labor, Madrid 1939 y R.

- Brufau Prats, 1., Domingo de Soto, Relecciones y Opusculos, ed. San Este-
ban, J. Brufau (traductor y editor).

- Fraile, G., El Humanismo, Erasmo y Vitoria, Est. Filos. 6 (1957) 491-508.
- Francisco de Vitoria, Relecciones juridicas y teolégicas, A. Osuna (dir), San
Esteban, Salamanca 2017

- Garcia Oro, 1., Conventualismo y Observancia, en R. Gracia-Villoslada
(dir), Historia de la Iglesia en Espafia BAC, Madrid 1980, vol. III/1°

- Garcia-Villoslada, R., Erasmo y Vitoria, Razén y Fe 107 (1935) 19-38; 340-
350; 506-519

- Idem, La Universidad de Paris durante los estudios de Francisco de Vitoria,
Univ. Gregoriana, Roma 1938

- Garcia-Villoslada (dir), Historia de la Iglesia en Espafia, vol. I1I/1, BAC,
Madrid 1980

- Gbmez-Heras, 1.M3, Teologia protestante, BAC, Madrid 1972

- Gonzdlez Novalin, J.L., La reforma de la Iglesia espafola y las corrientes
de espiritualidad durante el Siglo de Oro, en Historia General de Espafha y
América, (vol. VI), Rialp, Madrid 1986

- Grabmann, M., Historia de la Teologia catdlica, Espasa Calpe, Madrid 1940
- Hernandez, R., Francisco de Vitoria. Vida y pensamiento internacionalista,
BAC, Madrid 1995

- Melchor Cano, De locis theologicis, trad. espafola, J. Belda-Plans (dir),
BAC, Madrid 2006

- Mondin, B., Storia della Teologia, Studio Domenicano, Bologna 1996

- Perena, L., La Escuela de Salamanca. Proceso a la conquista de América,
Caja de Ahorros de Salamanca, Salamanca 1986

- Urdanoz, T., Obras de Francisco de Vitoria. Relecciones teolégicas, BAC,
Madrid 1960

- Zimara, C., Einblicke in die Unterrichtsweise des Franz de Vitoria, Divus
Thomas (Freib) 24 (1946) 429-446; 25 (1947) 192-224; 254-289.



