HISTORIA DE LA ECLESIOLOGIA MODERNA (s.XIX-XX)

INDICE

I. INTRODUCCION ¢QUE SE PRETENDE EN ESTAS SESIONES?
= ¢(Como se ha llegado a los desarrollos del Vaticano II?

[Conocer la prehistoria de la Lumen gentium]

[

. FERMENTOS DE RENOVACION TEOLOGICA EN EL SIGLO XIX

1. Introduccion. Contexto histérico

2. Proyeccion en la Eclesiologia

3. Portada teoldgica del Concilio Vaticano I (1869). Doctrinas eclesioldgicas
4. La Escuela de Tubinga. J.A Mdhler (1796-1838)

5. El Movimiento de Oxford. J.H. Newman (1801-1890)

6

. La Escuela Romana jesuitica. La Teologia Neoescolastica.
II. TEOLOGIA Y ECLESIOLOGIA EN EL SIGLO XX. EL VATICANO II

La teologia hasta el Vaticano II. Introduccién al periodo
Marco histérico del periodo

La crisis Modernista y A. Loisy

El periodo «entreguerras». Nuevos fermentos teoldgicos.

Las discusiones en torno a la «Nouvelle Theologie»

o v kW=

Preparacién y desarrollo del Concilio Vaticano II.

II1. LOS GRANDES MAESTROS DE LA TEOLOGIA CONTEMPONEA

Yves Marie Congar, OP.
Henri de Lubac, SJ.
Joseph Ratzinger

Karl Rahner, SJ.

Hans Urs von Balthasar

vk wN o=



INTRODUCCION A LA HISTORIA DE LA ECLESIOLOGIA

= EL OBJETIVO: ¢Qué se pretende con estas sesiones?

= PUNTO DE LLEGADA: NOVEDAD DEL VATICANO II (1962)

I. EL VATICANO II vy sus logros eclesioldgicos. La cima de la CD Lumen gentium.

- Alcanza una comprension del misterio de la Iglesia muy profunda.

Se tardara siglos en superar (o ampliar) esos logros

1) ¢Cuales son los enfoques novedosos de la LG?

* Acudir a los origenes de la Iglesia
Elementos espirituales y vitales (no juridicos y estructurales)
Actitud de servicio (no de dominio)

Elementos comunitarios (no jerarquicos)

* ¥ X *

Visién orgdanica de conjunto (no fraccionada de las realidades)

2) ¢Cudles son las ideas principales del la LG?

* Misterio trinitario y cristolégico (el centro)

* Comprensién sacramental
La categoria de «misterio» (realidad sobrenatural)
Iglesia como «comunidon», con Dios y entre los hombres

Pueblo de Dios (miembros de una misma realidad)

* X *

Colegialidad episcopal: obispos-Papa; obispos entre si

> PUNTO DE PARTIDA: ECLESIOLOGIA TRADICIONAL DEL VATICANO I

II. VATICANO I (1869), sus doctrinas y documentos

- Proyecto inicial: esquema general de toda la Iglesia
- Se redujo al Episcopado
- Se redujo al Obispo de Roma (al Papa)

- Se redujo a su potestad de jurisdiccién y a su magisterio infalible



III. ¢QUE HA SUCEDIDO PARA DAR ESE CAMBIO (DESARROLLO)?
[ESTUDIAR COMO Y PORQUE SE HA PRODUCIDO]

= Conocer la historia de las ideas y doctrinas eclesioldgicas:
este es el objetivo de estas clases

= Nos ayudara a comprender mejor la doctrina actual del
Vaticano II (la CD Lumen gentium)

= (¢Qué ha sucedido para que se haya producido ese cambio?
= Tres aspectos:

1) DESEQUILIBRIO de perspectivas y proporciones.
Se reclama un planteamiento mas comprehensivo de la realidad

de la Iglesia (denuncia profética)

2) Aportacion positiva de muchos MOVIMIENTOS RENOVADORES:
* Recuperacion del la Sda. Escritura (mov. biblico)
* Atencion a la tradicion patristica
* Movimiento liturgico
* El didlogo y la relacién con los cristianos separados
(movimiento ecuménico)
* Accion Catolica

* Sensibilidad social y de solidaridad con el mundo del trabajo

3) El encuentro entre el retorno a las FUENTES CRISTIANAS (los origenes)
y la CULTURA MODERNA (tecnificada y positivista), dio lugar a la LG, y su profunda
novedad.
* Surge una figura de la Iglesia novedosa
* Sacramento de salvacién para el mundo y los hombres
* Se centra en Cristo y su obra salvadora.

* Lo demas son consecuencia; medios para ese fin salvador



HISTORIA DE LA ECLESIOLOGIA MODERNA (s.XIX-XX)

I. FERMENTOS DE RENOVACION TEOLOGICA EN EL SIGLO XIX

1. Introduccion. Contexto histoérico

v (La Teologia en el s. XIX y su proyeccién en la Eclesiologia)

= Punto de partida: situacién de decadencia de la Teologia Escolastica

tradicional

- Ambiente ilustrado-racionalista (desde el s. XVIII): critica a la Fe catdlica
(misterios, jerarquia...) y a la Teologia Escolastica decadente

- Iglesia a la defensiva. La Teologia se encierra en sus centros de estudio
(Seminarios). Teologia repetitiva y no creadora. Manualistica. Ausencia de
cabezas pensantes.

- Ausencia de dialogo con la cultura moderna. Punto algido: el Sylabus de
Pio IX

La Teologia Escolastica hemos visto que desde mediados del si-
glo XVII en adelante se hallaba en recesién y en franca decadencia. El
siglo del Filosofismo, con su tirania racionalista, deja fuera de combate

la sana Teologia heredera de la Gran Escolastica Medieval.

Ahora, la Teologia de cuio escolastico sigue en una situacion
deplorable, en general. La Teologia Escolastica agoniza, se refugia en
los Seminarios y se limita a transmitir conocimientos ya manidos a los
joévenes candidatos al sacerdocio; por lo demas, intenta defenderse
una y otra vez de las acusaciones que contra ella vierten los intelec-
tuales ilustrados y liberales.

La Teologia se «enroca», se encierra en la fortaleza que ella

misma construye y desde ahi se defiende como puede, frente a una



cultura y un espiritu de la época que hace tiempo le ha sobrepasado

ampliamente.

- Comienza un movimiento de renovacion teoldgica.
* Ayuda de corriente cultural del Romanticismo (opuesto
al Racionalismo)
* Linea biblica e histdrica: Tubinga y Oxford

* Linea tomista: Escuela romana de SJ

3k >k >k 5k >k 3k >k 5k 5k 5k >k >k >k 5k >k >k >k >k >k k%

Conviene fijarse, sin embargo, en el nervio ideolégico que comienza
a aparecer muy pronto en el siglo XIX. Después de mas de un siglo de
Racionalismo puro, frio y rigido, los espiritus manifiestan su cansancio y
buscan nuevas orientaciones. Asi surge el movimiento cultural del Roman-
ticismo.

Frente a la fria Razén, el calor del Sentimiento; frente a lo abs-
tracto e intemporal, la temporalidad y la Historia (el fluir de la vida). A partir
de ahora este serd el rasgo mas destacado en los nuevos derroteros cultu-
rales que aparecen.

En estos primeros afos del siglo XIX se produce un auténtico
«boom» en el desarrollo de las disciplinas historicas (Ranke, Savigny,
Guizot, Burckardt). Parece como si el «Historiador» se pusiese de moda y
sustituyese al «Fildsofo» como guia cultural. A la idea de la Historia se afa-
dio la de Evolucidon y Progreso, constituyendo unas categorias que pre-sidi-
ran todos los juicios y valoraciones acerca de la Historia. Y asi, el siglo XIX
se complace en estudiar y analizar el caracter histérico de todos los fené-

menos, en una especie de esfuerzo titdnico por reducir todo a Historia.

Estos planteamientos culturales del momento llegan con fuerza a la
Teologia. En el campo biblico, por ejemplo, los descubrimientos de la ci-

vilizacion egipcia (el nacimien-to de la egiptologia, con la expedicidon de



Napoledn a Egipto), babildnica o hitita, pusieron al texto sagrado en relacion
con multiples documentos profanos que arrojaban muchas luces en el tra-
bajo filoldgico y exegético. La Biblia, a partir de este momento, deja de ser
interpretada solo desde ella misma. Algo parecido sucede con el Dogma; el
trabajo de la Historia de los Dogmas parecia que les restaba algo de ese

caracter de verdad absoluta e inmutable que le es esencial.

De este modo, la misma realidad lleva a la idea del desarrollo his-
térico. Una idea o una institucién nace en un tiempo y en una época deter-
minados y crece y se desarrolla de acuerdo con un cierto cddigo interno. La
idea de «Evolucién» es aceptada por filésofos y tedlogos e integrada en sus
respectivos sistemas y estudios (Hegel, Strauss, Renan, Compte, Newman).

Es evidente que la aplicacidon de estas pautas histéricas a la Teologia
reclamaba una cierta clarificacion para no ver comprometidos aspectos
esenciales de la Fe cristiana (no todos, sin embargo, cuidaron de esas cau-
telas).

Se requerian nuevos planteamientos que armonizasen «inmutabi-
lidad» e «historicidad». Este es el tema mas importante y de-licado de la
Teologia Catdlica del siglo XIX. Se podria de-cir: Si cambias, no eres ver-

dad; si no cambias, eres un ob-jeto muerto.

Ante este problema se dieron tres soluciones:

1) La solucidon historicista, racionalista y relativista (o hetero-
doxa), heredera de la Ilustracion pura y dura; para ellos el Cristianismo es
un hecho histérico como cualquier otro, que -en su opinidon- ha cerrado su
ciclo de nacimiento, desarro-llo y muerte.

2) La solucion tradicional, por asi decir, que afirma la inmutabili-
dad de la verdad revelada desde el principio, que es penetrada y conocida
especulativamente por la Razéon. éCoOmo se compagina eso con el dina-
mismo histérico presente en toda realidad mundana? La cuestion no se

aborda todavia directamente.



3) En tercer lugar la teoria del Desarrollo dogmatico. Estos afirman
que la verdad revelada, contenida en los Dogmas, es sin duda la misma
desde el principio, sin embargo los Dogmas se van desarrollando en el
tiempo, al compas de vicisitudes diversas que ayudan a ello; de manera
gue suponen un conocimiento cada vez mas extenso y profundo de esa
verdad revelada a la Iglesia desde el principio.

Esta es la postura que defiende la teoria del «desarrollo dogmatico»
tal como, por ejemplo, se la plante6 Newmann: habla de una semilla en
desarrollo; el Reino de los Cielos es semejante a un grano de trigo deposi-
tado en la tierra, cuyo desarrollo evoluciona segun reglas constantes, de
acuerdo con la Tradicion; Newman analiza esas leyes del desarrollo dogma-
tico y trata de presentar una especie de cé-digo que las exprese (la ley de
la conservacién del tipo; la ley de la continuidad de principios; etc). Estudia
el modo de armonizar «historicidad» e «inmutabilidad», cuestién que co-

leara todavia durante todo el siglo XIX y después en la crisis

2. Proyeccién en la Eclesiologia

= Punto de partida: Eclesiologia jerarcoldgica (institucidon-autoridad)

- Teologia sobre la Iglesia todavia por hacer. Parcial: fundacién por Xto./
estructura jerarquica (Papa-Obispos). Desde Trento

-> Defensa ante Protestantismo (Iglesia invisible) y ante el Racionalismo
ilustrado (negacidon de autoridad magisterial...)

- La Iglesia como sociedad perfecta: fines y medios visibles. Estructura
jerarquica (autoridad y gobierno visible). Poderes autonomos e indepen-
dientes del Estado

- Subraya elemento visible-externo: fines visibles; culto visible; miembros
visibles y contables.

- Ausencia del aspecto mistérico y espiritual

- Aspecto jerarquico destacado. Papa: primado e infalibilidad. Obispos; vy

Concilio



3. Portada teoldgica del Concilio Vaticano I (1869). Doctrinas eclesio-

|6gicas

- Doctrinas eclesioldgicas en ciernes. Esquemas preparatorios ambiciosos
- Desarrollo de la actividad conciliar interrumpida bruscamente: movi-
miento de unidad italiana (Risorgimento). Invasion de Roma por Garibaldi
- Plan original de trabajos es abortado

- El plan B consistia en reducir los debates a las cuestiones mas urgentes
- ¢Cuales eran? CD Dei Filius sobre el valor de la Razén para conocer a
Dios y el caracter racional de la Fe y los misterios. CD Pastor Aeternus sobre
el Primado vy la infalibilidad del Papa

- Cuestiones atacadas por el Racionalismo y en parte por el Tradiciona-
lismo

- Quedan en el tintero los temas relacionados con el Episcopado, los fieles

cristianos en general y los aspectos invisibles y mistéricos

>k 3k >k >k 5k 5k >k >k >k 5k >k >k >k >k

Durante el largo pontificado de Pio IX (1846-1878) existid en el am-
bito eclesiastico (y teoldgico en consecuencia) una conciencia clara de cam-
bios importantes en el mundo cientifico e intelectual, algunos de los cuales
representaban riesgos serios para la Fe Cristiana; este temor se fue agudi-
zando a lo largo del siglo XIX.

La certeza de estar viviendo tiempos muy dificiles para la Iglesia hizo
gue finalmente Pio IX se decidiese a tomar medidas extraordinarias: el 19
de junio de 1968 se publicd la bula de convocacion del Concilio Vaticano I,
cuyos trabajos comenzaron al afio siguiente.

Quiza simplificando algo la cuestidn se podria decir que este Concilio
queria salir al paso, al fin, a los retos y los problemas que habia planteado,

ya desde hacia anos, la Ilustracidon racionalista y sus epigonos (filosofia



liberal, espiritu histérico-critico en la ciencia y en el estudio de la realidad
intraterrena, etc).

Alguien probablemente debié pensar que se llegaba algo tarde en
ese digno empeno, pero se llegd al punto de la clarificacién solemne de

cuestiones vitales por parte de la Iglesia.

El Vaticano I se llevd a cabo, ademas, con ciertas prisas, dadas las
graves circunstancias politicas de Italia (movimiento patriético en eferves-
cencia del Risorgimento); por ello no se pudo preparar con detenimiento y
al final hubo de ser interrumpido bruscamente por la entrada de las tropas
de Garibaldi en Roma.

Con esa urgencia el Concilio se centrdé en los dos grandes capitulos
mas urgentes y necesitados de clarificacién: Las relaciones Fe-Razdn
(Const. Dog. Dei Filius) y la autoridad magisterial del Romano Pontifice en
la Iglesia, como sucesor de San Pedro (Const. Dog. Pastor Aeternus).

Sobre todo la primera tematica era del todo basica en tales circuns-
tancias; los planteamientos racionalistas habian negado la existencia de
misterios sobrenaturales, como algo absurdo y sin sentido para la Razén
adulta ilustrada. El Vaticano I aborda las cuestiones de fondo: Dios es crea-
dor del Mundo, lo trasciende, pero se relaciona con él, se comunica con el
hombre; Dios revela verdades sobrenaturales que trascienden a su vez la
inteligencia humana (contienen verdaderos misterios), pero su valor de ver-
dad puede ser captado de algin modo por la inteligencia humana, aunque
no sea posible abarcar y demostrar dichas verdades.

La razdn humana puede alcanzar con sus fuerzas naturales a Dios,
su existencia, algunos de sus atributos, por eso el hombre es religioso por
naturaleza, no solo el hombre bautizado. Distingue claramente dos érdenes
de conocimiento: el de la razén natural (dmbito de la ciencia) y el de la Fe
sobrenatural (ambito de la Fe), que también alcanza un valor cognoscitivo
propio (DzS 3015). Entre la Fe y la Razén se da distincién, pero no oposi-
cion, sino que existe una armonia entre ambos ambitos de conocimiento,

pues Dios es su origen y no puede contradecirse a si mismo.



Para la Teologia todas estas clarificaciones resultaran basicas; es-
pecialmente el Concilio afirma que cuando la razéon humana, iluminada por
la Fe, busca comprender la realidad creida, alcanza por don de Dios una
cierta inteligencia de los misterios, a través de una doble via: a) por analo-
gia con lo que naturalmente conoce; b) por la conexion de los misterios
entre si y con el fin Ultimo del hombre. Asi, la Teologia resulta reforzada
como un saber posible y verdadero; he ahi, en resumidas cuentas, la im-
portante aportacién del Vaticano I en relacion al quehacer teolégico.

Sobre esta base la Teologia es alentada a recuperarse de su postra-
cion y levantar de nuevo el vuelo, a pesar de las dificultades planteadas por
la mentalidad racionalista moderna. No solucionaba los problemas concre-
tos del método teoldgico, pero si que ponia los fundamentos doctrinales en
los que esos problemas debian plantearse y resolverse. El influjo de esta

doctrina conciliar fue inmediato y muy positivo.

Aspectos eclsiologicos: la CD Pastor Aeternus

4. La Escuela de Tubinga. J.A Méhler (1796-1838)

En 1817 comienza la Facultad de Teologia Catdlica de la Universidad

de Tubisnga, promovida por ].S. Drey.

Su programa se orientaba a la busqueda de una teologia renovada,
viva, que sintonizara con el ambiente cultural de la época. Tuvo el mérito
de haber armonizado el elemento racional (la especulacidon) con el método
histdrico; asi como haber mantenido con firmeza, frente al racionalismo de
los ilustrados superficiales, el principio de la Tradicién y el valor de las obras

de los Santos Padres,



Para los tedlogos de Tubinga la Historia, y la investigacion histérica
era una ayuda decisiva en orden a renovar la Teologia decadente del

tiempo.

La figura mas importante de esta Escuela de Tubinga es, sin duda,
Johann Adam Mohler (1796-1838). Fue profesor de Historia de la Iglesia
de la Facultad de Tubinga (1822-1835). Situado en ese contexto de la reac-
cion romantica frente al Racionalismo de la Ilustracién, Mohler tuvo siempre
una fuerte inclinacion hacia los estudios histéricos.

Su obra, no obstante, une de manera admirable historia y reflexién
especulativa. Por otro lado el objeto central de su trabajo teoldgico fue el
misterio de la Iglesia. Para él el Cristianismo no es ni mera doctrina, ni mera
experiencia religiosa individual, sino vida concreta nacida de Jesucristo que
se comunica y se transmite en la Iglesia a lo largo de la historia.

Su pensamiento fue madurando como en dos etapas:

1) En su primera obra importante Die Einheit der Kirche (La unidad
de la Iglesia) de 1825, frente a planteamientos eclesioldgicos que colocan
en primer plano los elementos juridico-estructurales (o socioldgicos), Moh-
ler afirma concisamente que la Iglesia en ante todo vida, vida divina pre-
sente en la Historia (en su famosa frase: la encarnaciéon permanente del
Verbo). El enfoque es preferentemente pneumatoldgico: el Espiritu Santo
es quien hace que el organismo vivo «Iglesia» crezca, se desarrolle en la
Historia; el Espiritu Santo estd omnipresente en la vida y actividad de ese
organismo de vida divina en el mundo.

Dentro de estos enfoques no quedaban suficientemente resaltados
los aspectos estructurales y juridicos de la Iglesia, lo cual provocé algunas
criticas.

2) En su segunda y mas importante obra Symbolik (Simbélica o
Exposicion de las antitesis dogmaticas entre catdlicos y protestantes) Moh-
ler completé su teologia haciendo una fundamentacion de la Iglesia a la vez
cristoldgica y pneumatoldgica. La Iglesia es un organismo vivo, pero no algo

que se configura a si mismo a través del acontecer histdrico, sino un



organismo que recibe su estructura de la accion fundacional de Cristo, de
acuerdo con la cual crece y se desarrolla bajo la accidon del Espiritu Santo.

Aqui se subraya la union de lo divino y humano en la Iglesia, como
en el ser de Cristo; de ahi la afirmacién de que la Iglesia es como la prolon-
gacién o continuacion en el tiempo de la Encarnacién.

Pese a su corta actividad académica, murié muy joven en una epi-
demia, Mohler ha dejado una huella fundamental en el avance y maduracion
de la Teologia moderna; dentro de ese proceso de renovacidon en marcha,

ocupa un lugar destacado.

5. El Movimiento de Oxford. J.H. Newman (1801-1890)

Una de las figuras teoldgicas mas importantes de la época moderna
es, sin duda, J.H. Newman; su vigor intelectual, su sensibilidad espiritual
asi como su enorme erudicion (sobre todo del mundo antiguo pagano vy
cristiano), le hace aparecer como un gigante teoldgico.

Converso del Anglicanismo en 1845, como fruto de un largo proceso
de reflexidn espiritual e intelectual, se inserta en la crisis sufrida por la Igle-
sia Anglicana en los afos treinta; habia indicios alarmantes de pérdida de
vigor espiritual y practica de la buena piedad cristiana; se corria el riesgo
de que quedase reducida a un componente mas de la sociedad britanica,

muy tradicional, por lo demas.

Surge asi el lamado Movimiento de Oxford entre jévenes profe-
sores y estudiantes de la famosa Universidad; Newman ocupd desde el prin-
cipio un puesto destacado en dicho movimiento. Se pretendia renovar vy
vitalizar el Anglicanismo al uso, muy descuidado y vetusto en todo; y ade-
mas demasiado formalista. Pero nadie dudaba en este movimiento de la
legitimidad cristiana de la Iglesia de Inglaterra. Es mas, veian en ella la
justa «Via media» entre las corrupciones o desviaciones romanas, y el cri-

ticismo radicalizado de los protestantes.



10

El estudio detenido al que se aplic6 Newman para clarificar si las
«novedades» o «corrupciones» en materia doctrinal y litirgica que la tradi-
cion anglicana y la protestante achacaban a la Iglesia Romana eran real-
mente tales o0 no; o si mas bien se trataba de desarrollos legitimos de la Fe
apostolica; todo ello dio como fruto An Essay on development of Christian
Doctrine (1845)(Ensayo sobre el desarrollo de la Doctrina Cristiana).
Habia llegado a una conclusién decisiva: la verdadera continuadora de la
Iglesia Apostdlica era la odiada Iglesia Romana. La incorporacién a la Iglesia
Catdlica vino a continuacién, no sin muchas contradicciones.

El Essay constituia una profunda reflexidon teoldgica sobre el valor
y alcance de la Tradicion. «Tradicion» no implica inmovilidad, sino al con-
trario, crecimiento, desarrollo; la capacidad que posee la Verdad revelada
para, permaneciendo fiel a si misma, afrontar e iluminar las nuevas cues-
tiones planteadas al presente, expresando asi cada vez mejor la enorme
riqueza de su contenido, que siempre cabe conocerlo mejor y con mayor
hondura, asi como expresarlo con nuevas férmulas mas precisas que ex-
presan esa profundizacion alcanzada.

Vemos, por lo tanto, como Newman afronta desde su optica particu-
lar el problema de fondo de toda esta época: la relacién entre Historia (his-
toricidad) y Verdad Revelada (inmutabilidad). De nuevo la «Historia»: el
tema de fondo del siglo XIX, segin veiamos.

A partir de este nlcleo, Newman aborda la tarea de dilucidar los
criterios que permiten discernir los desarrollos legitimos de los ilegitimos;
pero ademas establece la realidad y la legitimidad del desarrollo dog-
matico cristiano, junto con la importancia que en ese aspecto tiene el ma-
gisterio eclesiastico dotado de infalibilidad, cuando sea preciso, como ga-
rantia de la autenticidad de esos desarrollos.

En el fondo, lo que hizo posible toda esta original concepcion fue su
idea de la Iglesia como comunidad viva, animada y sostenida por el
Espiritu Santo, lo cual hace posible que la Fe genuina en Cristo se mantenga
fielmente en ella. Como vemos no son pocos los puntos comunes de fondo

entre Newman y Mdhler.



11

El resultado de todo ello es una vigorosa concepcion de la Teologia
como un saber religioso y a la vez cientifico, que se nutre del buen conoci-
miento de las fuentes de la Revelacion y de la lectura de los Santos Padres.

El influjo dejado por Newman (junto con Mdhler) ha sido decisivo

para la renovacion de la Teologia contemporanea.

6. La Escuela Romana jesuitica. La Teologia Neoescolastica.
(G. Perrone, 1794-1876. 1.B. Franzelin, 1816-1886. Mathias ]J. Scheeben,
1835-1888)

Se podria hablar, pues, de un cierto movimiento neoescolas-
tico, en el mejor sentido de la palabra.

Un nucleo especialmente importante para el futuro de la Teolo-
gia Escolastica lo constituiran por estos afios el grupo de profesores de
la Universidad Gregoriana de Roma. En torno a 1827 le fue de-
vuelto a la Compainia de Jesus el famoso Colegio Romano, que fundara
San Ignacio de Loyola en el siglo XVI. En ese contexto es donde van a
desarrollar su actividad los tedlogos jesuitas de la Escuela Romana.

Este grupo de tedlogos pretenden recuperar la Gran Tradi-
cion Escolastica, sobre todo el pensamiento de Santo Tomas de
Aquino.

Comparten con el Papado dos preocupaciones fundamentales:

1) Poner una barrera a los errores de la modernidad y a la des-
cristianizacion de la sociedad

2) Contribuir a la preparacion cultural e intelectual del clero y a
la formacion religiosa del pueblo cristiano.

El comienzo propiamente dicho de la Neoescolastica se suele
fijar con la aparicién de la Enciclica Aeterni Patris del Papa Ledn
XIII (1879). Pero los estudiosos se muestran conformes en afirmar
gue hubo una laboriosa preparacién de ese impulso decisivo por parte

del Papa. La Escuela Romana jug6 aqui un papel de primer rango.



12

Uno de los primeros maestros de la Universidad Gregoriana, re-
cién relanzada, fue G. Perrone (1794-1876), que estuvo en este cen-
tro de 1823 hasta su muerte. Se orientd principalmente hacia la con-
troversia antiprotestante. Fue consejero de Gregorio XVI sobre el caso
del tedlogo aleman G. Hermes; asimismo con Pio IX sobre la posibilidad
de definir el dogma de la Inmaculada.

Si bien no fue un tedlogo creativo o demasiado original, sin em-
bargo tuvo una amplia erudicién y con él se formaron multitud de alum-
nos en el citado centro académico. Contribuyd a crear un estilo de teo-
logizar y transmitié una cierta personalidad a la Escuela Romana: es-
colastico-deductiva en cuanto al método; positiva por lo cuidado de la
informacién historica.

Sus obras teoldgicas tuvieron una gran difusién; la mas impor-
tante fue las famosas Praelectiones theologicae, en 9 vols., publicado
entre 1835y 1842.

Discipulos de Perrone fueron dos figuras importantes del mo-
mento: Joseph Kleutgen (1811-1893) y sobre todo J.B. Franzelin
(1816-1886).

Franzelin se formd en el propio Colegio Romano. Jugd un papel
de relieve particular en el mundo eclesiastico y teoldgico de la Roma
de mediados-finales del siglo XIX, sobre todo por su participacién en la
preparacién y desarrollo del Concilio Vaticano I (1869). Ademas, fue
nombrado Cardenal en 1876.

Entre sus obras debemos citar sobre todo el Tractatus de divina
traditione et Scriptura (1870) y Theses de Ecclesia Christi (postumas,
1887).

Sin embargo el tedlogo de mayor relieve en la Teologia Esco-
|astica renovada fue Mathias Joseph Scheeben (1835-1888), que se

form6é en parte también en la Escuela Romana de los Jesuitas,



13

recibiendo una orientacidn hacia la teologia positiva y especulativa a
un tiempo.

Fue profesor del Seminario de Colonia hasta su muerte. Tuvo
un gran aprecio por Santo Tomas de Aquino, pero ademas recibio in-
fluencias de la Escuela de Tubinga, lo que le encamind al estudio de los
Santo Padres.

Situado en un ambiente radicalizado entre el Racionalismo vy el
Fideismo, y después frente al Idealismo aleman, debia abordar la cla-
rificacion de las relaciones Fe-Razon, y también la dialéctica entre In-
manencia y Trascendencia.

Por todo ello Scheeben centrd su trabajo teoldgico en la rela-
cion-distincion entre naturaleza y gracia, escribiendo su libro Natura-
leza y gracia cuando solo tenia 26 afios, y a este tema volvié constan-
temente.

Su gran obra fue Los misterios del Cristianismo (1865), o su
Manual de dogmatica Catdlica (1874-1887), del que solo llegd a publi-
car tres volumenes, de los cuatro planeados. Su idea principal fue de-
finir el estatuto de la sobrenaturaleza (como él la llama), del orden de
la gracia, entendido como distinto, superior y trascendente al orden de
la naturaleza, pero no separado ni desconectado de él.

Estas ideas basicas se reflejan en todo su sistema. La Teologia,
por ejemplo, seria una reflexién sobre los misterios cristianos que se
orienta a manifestar la conexién que reina entre ellos.

Otra idea fundamental de Scheeben que reaparece por doquier
es tratar de superar toda separacién entre Teologia dogmatico-espe-
culativa y Teologia mistica, cosa que adquiere del buen conocimiento

de los Padres griegos.



HISTORIA DE LA ECLESIOLOGIA MODERNA (s. XX)

II. TEOLOGIA Y ECLESIOLOGIA EN EL SIGLO XX, ANTES DEL VATICANO II

1. Primera etapa: La teologia hasta el Vaticano II. Introduc-
cion al periodo

La historia de la teologia en el siglo XX es el marco necesario para
entender lo que pasa hoy dia dentro de la Iglesia y en relacién a la ciencia
eclesiastica actual; su influencia en los diversos ambitos del Pueblo de Dios.

Recapitulemos:

Desde la época de la Ilustracién (siglo XVIII) se da una especie de
vacio teoldgico, y los restos de la Teologia que aun quedan van al pairo de
la Filosofia inmanentista imperante: idealismo kantiano, idealismo hege-
liano, etc.

Con Mohler, Newman y Franzelin se inicia una nueva época teoldgica

en la que se entrecruzan dos lineas de renovacion:

a) De un lado la vuelta a las fuentes primitivas de la Fe
cristiana, bajo la influencia del espiritu romantico de la época, que
imprime un sello historico-critico al trabajo teoldgico.

b) De otro lado, se ha operado una recuperacion de la Gran
Tradicion Escolastica medieval, y bajo su inspiracién, (conociendo
bien los modelos medievales que los estudios histéricos han puesto
de relieve), se pone al dia, lo que podriamos llamar, la Teologia Es-

colastica Moderna.

De aqui partimos en el estudio de la Teologia en el siglo XX. Se po-

drian senalar tres etapas diferentes:



1) Primera etapa: la Teologia en la primera mitad del siglo XX (hasta

finales del pontificado de Pio XII). Los temas a estudiar son: la crisis mo-
dernista; la situacién del periodo «entreguerras» (1918-1939); la discusion
en torno a la Nouvelle Theologie (desde 1946 en adelante); el movimiento

litirgico y el movimiento biblico.

2) Segunda etapa: la Teologia en torno al Concilio Vaticano II (desde

el pontificado de Juan XXIII, 1958, en adelante). Preparacién y desarrollo

del Vaticano II. La puesta en marcha de una «Nueva Teologia».

3) Tercera etapa: la Teologia posconciliar y problemas relacionados.

a) La recepcién del Concilio y la crisis postconciliar.
El problema de la hermenéutica del Vaticano II.

b) La Teologia de la Liberacién Latinoamericana.

c) La Teologia y el relativismo moderno. La cuestién del
didlogo interreligioso

d) Teologia y espiritualidad.

e) La renovacion de la Teologia Moral.

2. Marco histoérico del periodo

Al iniciarse el nuevo siglo XX el panorama sociopolitico se presenta
amenazante y cargado de nubes de tormenta. Es un siglo que se vera mar-
cado por la catastrofe general de dos Guerras Mundiales separadas por un
corto periodo de tiempo.

La Primera Guerra (1914-1918) supuso un cataclismo material y
espiritual en el que hubo millones de muertos en el campo de batalla; espi-
ritualmente dejé una grave secuela de pesimismo y de crisis de la cultura
occidental. Ese periodo, llamado de «entreguerras», fue decisivo para la
orientacion futura del mundo occidental. Mal cerrado el anterior conflicto
bélico, al cabo de veinte anos se reinicia la Segunda Guerra Mundial, con

efectos mucho mas dafiinos y mortales que la Primera.



Cuando en 1945 se sale de esa situacién cadtica producida por las
dos Guerras Mundiales, los espiritus cristianos se encuentran en una situa-
cion de crisis total: desesperacion, escepticismo, perplejidad, serian los
calificativos mas adecuados. Esto en todas las confesiones cristianas. La
gran cuestiéon que subyace es écOmo es posible que esta matanza y esta
hecatombe haya sido ideada y dirigida por bautizados, por cristianos; es
decir, algo muy grave estd fallando aqui; y habra que proceder a un serio
examen de conciencia que proporcione claves de las cosas acaecidas, tan
contrarias al espiritu evangélico, para determinar el camino a seguir en el
futuro. Se produce una gran desconfianza en el hombre, que siempre ter-

mina traduciéndose en desconfianza en Dios.

Dentro de estas coordenadas histéricas tan especiales tendra lugar
el trabajo teoldgico del siglo XX. La Teologia se esforzara por continuar su
marcha y asentar los fermentos renovadores ya iniciados. Hasta el Concilio
Vaticano II (1962) hay una efervescencia teolégica muy amplia que llevara

a resultados muy esperanzadores.

3. La crisis Modernista y A. Loisy

El Modernismo constituye uno de los fendmenos mas complejos y
desagradables de la historia teoldgica y eclesiastica contemporanea; crono-
l6gicamente se sitla a finales del siglo XIX y principios del XX. Geogréfica-
mente tiene sus manifestaciones mas agudas en Francia e Inglaterra. En
Italia toma un sesgo mas bien sociopolitico.

En general se puede afirmar que este fendmeno teoldgico es resul-
tado del choque violento entre dos mentalidades:

- a) La Iglesia tradicional y la tradicidon escolastica que salian de
una situacion muy dificil y comprometida cultural y politicamente;

- b) Una nueva generacion de tedlogos que han aceptado los

planteamientos histéricocriticos desarrollados en la Teologia protestante



liberal, especialmente en el campo de la exégesis biblica y en torno a la
figura historica de Jesus.

Dos ejes concretos:

1) El ideal de apertura a la nueva ciencia moderna que debe ser
aceptada (quiza un tanto acriticamente); es el prurito de la apertura y el
dialogo con el mundo moderno (o modernidad), que ha despertado con
fuerza y plantea serios retos al Cristianismo.

2) La libertad de investigacion cientifica, un tanto al margen de
las instancias magisteriales eclesiasticas que no tendrian nada que decir a

los «sabios» tedlogos.

El personaje central en todo el "affair" modernista se llama Alfred
Loisy (1857-1940), profesor de exégesis biblica del Instituto Catdlico de
Paris.

En 1893 el Papa Ledén XIII publica la enciclica Provindentissimus
Deus en la que exhorta a los exégetas catdlicos a que se opongan a la
exégesis protestante de cuno racionalista; la Biblia no es un libro humano
mas, sino la Palabra de Dios revelada en esos escritos biblicos. La conse-
cuencia inmediata a esta indicacidn magisterial sera la salida de Loisy de su
catedra en el Instituto Catdlico de Paris. Aqui empieza la tragedia del Mo-
dernismo.

En 1902 aparece el libro de Loisy L "Evangile et | "Eglise, en discusién
con Harnack (con su libro ¢Qué es el Cristianismo?). Aqui Loisy hace afir-
maciones muy radicales sobre la figura de Jesucristo (acerca de su divini-
dad, de la historicidad de su muerte y Resurreccién, etc), y de la imposibi-
lidad de reconstruir el verdadero Kerigma primitivo. Loisy alegaba que solo
se atenia a los hechos histéricos en sus afirmaciones.

El libro es condenado por el arzobispo de Paris en 1903. Loisy pro-
testa de que hayan ido a buscar errores teoldgicos en su libro de historia.
Poco después escribe una autodefensa en su opusculo Autour d ‘un petit
libre (1903). En diciembre de ese mismo afo el Santo Oficio incluye en el

Index casi todas las obras de Loisy.



El otro personaje importante en la polémica modernista fue G.
Tyrrell, calvinista inglés converso al catolicismo y jesuita (acabara fuera de

la Compania y de la Iglesia).

Cuando la polémica sube de tono en estos afios tiene lugar la inter-
vencion directa del Papa Pio X, sobre todo con la publicacién de su enciclica
Pascendi Dominici gregis (8.09.1907). Constituye una auténtica siste-
matizacion de las teorias modernistas que aparecian difusas aqui y alla (no
existia una obra sistematica que las expusiese organicamente). Al parecer
fue obra personal del Papa que estudié el tema a fondo.

Se divide en tres partes: a) el fildsofo modernista; b) el creyente
modernista; c) el tedlogo modernista. El documento se cerraba con una
serie de medidas para paliar la situacién y evitar los errores que ahi se
contenian.

Se aludia en el citado documento al agnosticismo que estaba a la
base del Modernismo: Dios no podia ser objeto de la ciencia ni de la historia

Asimismo se hace referencia a ideas derivadas de F. Schleiermacher,
en concreto la teoria de la «inmanencia vital»y, o del sentimiento religioso;
el dogma deberia estar sometido a las leyes de la evolucion; las férmulas
dogmaticas deberian ser vitales, no puras especulaciones del entendimiento

como ocurre en la teologia escolastica, y por tanto sujetas a cambios.

Loisy escribe en enero de 1908 su respuesta de rechazo a los docu-
mentos pontificios: Simples reflexiones sobre el decreto del Santo Oficio y

la eciclica Pascendi. En marzo de 1908 era excomulgado Loisy.

Los documentos doctrinales publicados por la Santa Sede, son com-
pletados poco después con un documento de gran trascendencia practica o
disciplinar: el Motu propio Sacrorum Antistitum (1.09.1910) en el que
se exponen una serie de medidas disciplinares que los obispos deberan apli-
car en sus diocesis; dos son especialmente relevantes: la doctrina de Santo

Tomas de Aquino debe ser explicada y estudiada por todos (especialmente



los candidatos al sacerdocio); se establece el famoso «juramento antimo-
dernista» para todos aquellos que desempefian labores docentes en la Igle-
sia.

Mas tarde Pio X completard el cuadro de medidas publicando un do-
cumento positivo, el Motu propio Doctoris Angelici (27.07.1914) en el
gue encarece la importancia del estudio de Santo Tomas para continuar la
construccidon del pensamiento cristiano a partir de los presupuestos del Doc-

tor Angélico.

4. El periodo «entreqguerras». Nuevos fermentos teoldgicos.

La crisis modernista, aunque fue solucionada por la enérgica inter-
vencion del Magisterio, dejé huellas que mas tarde tendran su influencia en
el desarrollo de la Teologia durante el siglo XX.

Aludir a algunos fendmenos sociopoliticos de enorme trascendencia
para el futuro: las dos grandes Guerras Mundiales que la humanidad sufrid
en este periodo que estudiamos. La Gran Guerra (1914-1918) con sus mi-
llones de muertos produjo un gran shock en toda la sociedad europea. A
continuacién se da un periodo de tensa calma (periodo «entreguerrasy, asi
llamado, 1918-1939) en el que se producen importantes acontecimientos
para la Teologia, también influida por los acontecimientos bélicos.

En efecto, el mundo intelectual europeo (tanto catdlico como protes-
tante) sufrié una grave conmocién espiritual que llevd en cierta medida a

perder la confianza en el hombre, y, como consecuencia, también en Dios.

Durante estos anos aparecen y van desarrollandose una serie de
movimientos teoldgicos que se inician ahora y que influirdn decisiva-
mente mas adelante.

Son los siguientes:

a) El movimiento biblico (englobado dentro de un movimiento

mas general de vuelta a las fuentes primitivas) con la Escuela biblica de



Jerusalén, a la cabeza de la cual estuvo el Padre M.]. Langrange OP; junto

con el Instituto Biblico de Roma confiado a la Compania de Jesus.

b) El movimiento patristico, primero con J.P Migne, con su Patro-
logiae cursus completus. Series latina. Series Graeca, 456 vols. en total
(Paris 1841 a 1866), que sin presentar edicidon critica es de gran interés y
sobre todo es muy completa; siguid la coleccidén, esta vez ya critica, del
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum (CSEL) editado por la Aca-
demia de Viena, a finales del siglo XIX y todavia hoy en curso de publica-
cion; ya en el siglo XX aparecen varias colecciones mas, entre las que des-
taca la de Sources Chretiennes (SC), editado por el Instituto del mismo
nombre con sede en Lyon, en textos bilinglies (latin o griego y francés),

desde 1941 y también en curso de publicacién.

c) El movimiento ecuménico, que se esfuerza por establecer un
didlogo con la Iglesia Ortodoxa y con las Iglesias derivadas de la Reforma;
al principio este movimiento es visto con cierta desconfianza por la Iglesia
Catdlica oficial, que prefiere quedar al margen de los esfuerzos evangélicos
y ortodoxos, ya en marcha.

En Alemania y en Francia se dan pasos de acercamiento que desem-
bocaran en la Unitatis redintegratio del Vaticano II, junto con el Secreta-
riado para la unidad de los cristianos. Aqui destacan el arzobispo aleman
Lorenz Jaeger que a partir de 1942 va dando pasos de acercamiento.

En el dambito propiamente teoldgico importantes tedlogos catélicos
reforzaron la inquietud ecuménica: sobre todo Yves Congar con diversas
obras importantes; pero también Romano Guardini, Urs von Balthasar,
Charles Boyer y Johannes Wildebrands. Asimismo la Comunidad de Taizé
colabord asiduamente con el ideal ecuménico con reuniones anuales de jo-

venes de diversas confesiones cristianas.

d) El movimiento litargico arranca en el siglo XIX con los estudios

histéricos en relacion a la dignidad e importancia de la Liturgia, que se



sitlan sobre todo en la Abadia de Solesmes y su abad Prosper Gueran-
ger. Pero el impulso pastoral definitivo lo di6 dom Lambert Beauduin en
1909 con ocasién del congreso celebrado en Malinas.

Estas inquietudes fueron recogidas sobre todo en el ambito de habla
alemana por algunas abadias benedictinas como Beuron, Maria Laach y
otras.

Romano Guardini y Ludwig Wolker tuvieron un especial mérito al
unir el movimiento juvenil catélico con el movimiento litirgico (movimiento
juvenil Quickborn y las Jornadas de Trabajo del castillo de Rothenfels), ade-
mas de la importante contribucion de Guardini con su obra E/ espiritu de la
Liturgia (1918).

Mencién especial merece dom Casel (1886-1948) y el centro bene-
dictino de Maria Laach, el cual con su teologia de los misterios dio un
fuerte impulso al movimiento litdrgico, asi como proporciond una base teé-

rica de hondo calado que desembocara en el Vaticano II.

También en este periodo de «entreguerras» aparecen varios centros
teoldgicos de gran relevancia para el futuro inmediato que produciran im-

portantes tedlogos.

El primero de ellos es Le Saulchoir, estudio general dominicano
cerca de Paris cuya fundacion, como heredero del gran Colegio parisino de
Saint Jacques, se debe a Ambroise Gardeil desde 1895 en adelante. Alli
ensenaran el propio Gardeil, que le proporciona ya desde el principio un
nivel universitario de altura; Reginald Garrigou-Lagrange con sus allega-
dos Maritain y Gilson, Mandonnet, A. Lemonnyer y otros de primera hora,

los cuales pertenecen mas bien a la tradicidon neoescolastica y tomista.

Sin embargo de Le Saulchoir salen dos tedlogos que jugaran un pa-
pel de primera importancia en la renovacion teoldgica de este tiempo: Ma-

rie Dominique Chenu y su gran discipulo Yves Marie Congar.



M.D. Chenu (1895-1990) ingresa en la Orden dominicana en 1913,
va a Roma a realizar sus estudios de la mano de Garrigou-Lagrange que le
introduce en el estudio de Santo Tomas. En 1920 es nombrado profesor de
Le Saulchoir donde trabajan los mejores medievalistas del momento: Gar-
deil, Mandonnet, Roland-Gosselin y otros.

Comienza aqui el trabajo histdrico de renovacion de los estudios
sobre Santo Tomas. Fruto de estos afios de estudio histérico profundo
seran sus grandes obras La teologia como ciencia en el siglo XIII (1942) y
La teologia en el siglo XII (1957).

Pero junto a estos estudios histéricos Chenu se preocupa del pre-
sente y concibe la Teologia como algo vivo que debe estar atenta al
tiempo que le toca vivir, no puede reducirse a conceptos y férmulas fijas.
Su concepcion de que existe una profunda conexion entre la Teologia y su
momento historico le condujo a dedicar su atencidén a cuestiones sociocul-
turales y también sociopoliticas.

La historia para él no es algo vacio o anodino, sino un proceso lleno
de sentido, por ello el tedlogo debe escucharla con atencién para detectar
los signos de los tiempos. En este marco Chenu escribié en 1937 una obrita
titulada Una escuela de teologia, que tuvo bastante difusion, en la que
se recogian estos enfoques novedosos de la tarea teoldgica; esta obra fue
vista con cierta desconfianza por la autoridad eclesiastica que lo incluyd en
el Indice. Afadamos que Chenu junto con su mejor discipulo Y. Congar fun-

daron una coleccion de libros de teologia: las Editions du Cerf de Paris.

El segundo gran centro teoldgico, de gran alcance en este momento,
serd el de Lyon-Fourviere, que estaba formado en realidad por dos centros
que actuaban de mutuo acuerdo: el Instituto Catélico de Lyon (dependiente
de la diécesis de Lyon) y la Facultad de Teologia, o Escolasticado, de los
Jesuitas en la colina proxima a Lyon de Fourviere; en realidad formaban
una uUnica comunidad intelectual ya que la mayoria de los profesores eran

jesuitas. En este centro pertenecieron a la primera generacion figuras como



L. Granmaison (+ 1927), P. Rouselot (+1915), J. Lebreton (+1956) y M.J.
Teilard du Chardin (+1955).

Pero de mayor trascendencia aun seran la segunda generacion de
profesores jévenes, entre los que destacaran especialmente J. Danielou
(1905-1974) y H. De Lubac (1896-1991).

Sefnalar ante todo es la orientacion de fondo de su tarea en orden

a la ansiada renovacion de la Teologia. Dos caracteristicas fundamentales:

1) El objetivo propuesto de vuelta a las fuentes primitivas, sobre
todo a los Padres griegos, que son estudiados con nuevos 0jos.

Entre los medios concretos que se aplican, estos tedlogos fundan la
famosa coleccion patristica Sources Chretiennes, que proporciona un cuida-
doso texto y su traduccion francesa, precedido de excelentes introduccio-
nes.

2) Una mayor union entre teologia y espiritualidad, teologia y
litlrgia, teologia y vida cristiana. Se persigue el objetivo fundamental de
gue la teologia no se quede en algo puramente abstracto o conceptual, sino

que engarce con el presente y con los intereses vitales de los fieles.

En todo lo sefalado hasta aqui lo que se puede apreciar ante todo
es un sesgo nuevo en el esfuerzo de renovacion teoldégica que venia
ya de atras.

1) La recuperacion de la gran tradicion escolastica y el estudio
de Santo Tomas.

2) Una nueva linea renovadora (historico-vitalista) que insiste
en nuevos elementos constitutivos de la Teologia, como son la vuelta a las
fuentes primitivas, la unidon Teologia-vida espiritual (es decir, su relacion
con la Liturgia y la mistica, etc.), asi como la busqueda del didlogo ecumé-
nico entre las comunidades cristianas, en orden a presentar el mensaje cris-
tiano ante un mundo en proceso de secularizacidon con una imagen cohesio-

nada y unitaria.



Todo ello presentaba nuevos aspectos de renovacidon que contrasta-
ban de algiin modo con la tradicion escoldstica, mas conceptual y abstracta,
pero igualmente necesaria por ser expresion esencial de una Teologia que

responda a su naturaleza mas intima.

Pronto estas dos corrientes de renovacién teoldgica daran lugar a
episodios contrastantes que andando el tiempo confluirdn en un solo cauce

con el Vaticano II.

5. Las discusiones en torno a la «Nouvelle Theologie»

Asi pues, nos interesa ahora conocer la discusién que se produce a
partir de los afos 30 en torno a la, asi llamada, Nouvelle theologie, de donde
saldran logros interesantes para la puesta a punto de una teologia, revita-

lizada después del marasmo derivado del racionalismo ilustrado.

La controversia producida en torno a la renovaciéon de la Teologia a
comienzos del siglo XX sera fruto de la diversa concepcion de la misma
Teologia y en como deba renovarse:

Por un lado estaria la teologia neoescolastica renovada y por
otro una teologia de cuiio distinto (por eso se le apodd «nouvelle theo-
logie») que insiste menos en los aspectos conceptuales y mas en las fuentes

primitivas, la espiritualidad y la vida liturgica.

Se podrian sefalar dos fases sucesivas en este contraste de pare-
ceres.

1) La primera fase (afios 1938 a 1946) tiene lugar en torno a dos
tedlogos dominicos de Le Saulchoir de Paris: M.Dominique Chenu y Louis
Charlier. El primero escribié la obra Un ecole de theologie (1937) y el se-

gundo la obra Essai sur le probleme theologique (1938).



El tedlogo Pietro Parente publicé en el L "Osservatore Romano poco
después (9.10.1942) un articulo comentando la condena del Santo Oficio
de estas dos obras; los cargos eran dos:

a) Desprecio del procedimiento silogistico propio de la Escolastica;

b) La insistencia en afirmar la relatividad de las férmulas

dogmaticas.

Charlier en concreto parecia oponer la «teologia de las conclusio-
nes» (Escolastica), a la «teologia de la renovacion», con lo que pretendia
significar la intencidn de integrar en la ciencia sagrada el sentido de la his-
toria y de la evolucién. La inclusion de estas dos obras en el Indice de libros

prohibidos parecia finalizar la controversia.

2) En la Segunda Fase de la controversia (1946-50) entran en
juego los jovenes tedlogos de la Escuela de Lyon-Fourviere de los jesui-
tas: Danielou, De Lubac y Urs von Balthasar. Ellos propugnaban una reno-
vacidon de la Teologia mediante la vuelta a los Santos Padres y para ello
crean la coleccién de textos patristicos Sources Chretiennes (1942), asi
como la coleccion de libros «Theologie» (1944).

Estos planteamientos de renovacion teoldgica tomaron forma en un
articulo de Danielou en la Revista «Etudes» titulado: Les orientations pre-
sentes de la pensée religieuse (1946), donde reclamaba una mayor aper-
tura hacia el mundo moderno; pedia un mayor contacto con la vida espiri-
tual teniendo mas en cuenta las necesidades de las almas (enfoque mas
pastoral de la Teologia). Asimismo se denunciaba la creacion de un cierto
clima de sospecha y miedo, y también de denuncias que paralizaba el tra-
bajo de los tedlogos.

Los representantes de la linea escolastica tradicional reaccionaron
con prontitud. El Padre Labourdette OP publicé un articulo en Revue Tho-
miste (1946) denunciando los peligros de la Nouvelle Theologie de Lyon;
acusaba a De Lubac de relativismo, y a Danielou de despreciar la teologia

sistematica; también le reprochaba de contraponer la Patristica a la



Escolastica; todo el movimiento lyonés estaba transpasado de relativismo,
segun él.

Por esos mismos afos (1946-47) aparecen unos articulos del Padre
Garrigou-Lagrange en Angelicum bajo el titulo: La nouvelle theologie, ou
va-t-elle? Para el autor esta teologia discurre por la via del escepticismo,
de la fantasia y de la herejia. éDénde va la Nueva Teologia? Ella vuelve al

Modernismo.

Todo esto hace intervenir a un tertium quid, Mons. Bruno Solages
(exdirector del Instituto Catoélico de Paris) con un articulo muy duro
contra Garrigou-Lagrange, titulado: Pour | "honneur de la Theologie, publi-
cado en el Bulletin de Litterature ecclesiastique (1947); venia a afirmar que
Garrigou habria condenado a Santo Tomas, que en el siglo XIII rompid mol-
des y cristianizd a Aristételes cuando el aristotelismo presentaba serios pro-
blemas para la Fe catdlica; le acusaba de cerrazén mental y de falta de
flexibilidad en la tarea teoldgica para permitir a otros abrir nuevos caminos

de renovacion.

A este punto la controversia alcanzé proporciones muy notables de
acritud por ambas partes, implicando a la mayoria de los tedlogos catdlicos
del momento.

Estando asi las cosas intervino la Santa Sede. Pio XII publicé la
enciclica Humani generis (1950) en la que ponia en guardia de los pe-
ligros de la Nueva Teologia y reafirmaba la validez de la Teologia tradi-
cional escolastica; afirmaba, por ejemplo, que los conceptos en que se ex-
presaba la Fe eran adecuadamente verdaderos y las férmulas dogmaticas
tenian un valor objetivo inmutable. Una vez adquiridas las definiciones de
Fe (dogmas) no pueden nunca perder su valor de verdad, si bien se pueden
afinar y perfeccionar los conceptos que las componen.

Por el lado positivo la Enciclica aprueba la tendencia a volver a

las fuentes (a los conceptos biblicos y patristicos) siempre que tal actitud



no esté inspirada por el desprecio hacia las eventuales precisiones concep-
tuales.

Condena pues los errores que ponen en duda la verdad permanente
de los dogmas de Fe; el falso irenismo, la exégesis liberal, la ética de situa-
cion, el inmanentismo, el relativismo y el existencialismo. Pero reco-
mienda también que las nuevas formas de pensamiento sean estudiadas,
profundizadas y, en cuanto sea posible, asimiladas. Ademas, precisamente
en un momento de marcada uniformidad teoldgica, reconoce que el plura-

lismo teoldgico es legitimo y oportuno.

Hoy dia, pasada ya la tormenta, se tiende a considerar en general
que la Nouvelle Theologie fue muy sobrevalorada. En opinién de Y. Congar
la inquietud sembrada sobre las obras de Danielou, Chenu y De Lubac era
en gran parte artificial. Algunos se formaron una idea «imaginaria» o «fan-

tastica» de la Nouvelle Theologie, a la que eran incapaces de definir.

La década de los aiios 50 fue muy dura para los tedlogos marcados
como pertenecientes a la Nouvelle Theologie; algunos fueron removidos de
sus catedras por sus superiores religiosos (caso de De Lubac). A partir de
1958 con la llegada del Papa Juan XXIII, y mas aun con el Vaticano II, todo
cambié rapidamente; las fuerzas renovadoras pudieron desarrollarse y pro-

gresar abiertamente.

6. Segunda etapa: Preparacion y desarrollo del Concilio Vati-
cano I1.

Para el estudio del Vaticano II puede ser muy util consultar las bue-
nas introducciones a los documentos que se encuentran en la edicion bilin-
gle oficial de la Conferencia Episcopal Espafiola, publicada en la B.A.C. (Ma-
drid 1993).



Con el advenimiento del Papa Juan XXIII al solio pontificio (1958)
comienza una nueva etapa de la historia de la Iglesia. Después de los acon-
tecimientos relacionados con la Nouvelle Theologie que hemos visto y del
pontificado de Pio XII, nos encontramos ahora con un clima teoldgico mas
distendido en el que los nuevos aires teoldgicos pueden respirar con mas
amplitud.

A los pocos meses de pontificado Juan XXIII anuncia su intencion de
convocar un nuevo Concilio Ecuménico. Este importante acontecimiento
eclesial marcara indeleblemente los acontecimientos sucesivos. Se pretende
realizar un Concilio de neta orientacidon pastoral cuyos objetivos principales
(segun anunciara el Papa en diversos discursos relacionados) son la reno-
vacioén de la Iglesia en didlogo con el mundo moderno y también promover
la unidad de los cristianos (ecumenismo).

En su perspectiva interna (ad intra) se pretende profundizar en el
misterio de la Iglesia como tal, y, a partir de esta profundizaciéon, abordar
la reforma litlrgica, la formacién sacerdotal y la unidon de los cristianos
(ecumenismo).

En la perspectiva externa (ad extra) se intentara entablar un dia-
logo con el mundo moderno para abrir nuevos cauces a la evangelizacién
de la sociedad de acuerdo con los cambios y circunstancias actuales, asi
como también entablar un didlogo interreligioso con las grandes religiones
monoteistas del mundo.

En cuanto a la cronolgia del Concilio sale el siguiente cuadro: 1)
Periodo antepreparatorio (1959-60); 2) Fase preparatoria (1960-62); 3)
Primer periodo: apertura y 12 sesidon (octubre de 1962); 4) Segundo pe-
riodo (septiembre de 1963); 5) Tercer periodo (septiembre de 1964); 6)
Cuarto periodo (septiembre de 1965); 7) Ultimo periodo y clausura (diciem-
bre de 1965).

Los grandes documentos que vertebran los trabajos del concilio
son: La C.D. Lumen gentium (sobre el misterio de la Iglesia); la C.D. Dei
Verbum (sobre la divina Revelacion); la C.D. Sacrosanctum Concilium (so-

bre la sagrada Liturgia); la C.P. Gaudium et spes (sobre la Iglesia en el



mundo actual); los decretos Presbiterorum ordinis (sobre el ministerio y
vida de los prebiteros), Optatam totius (sobre la formacion sacerdotal), Uni-
tatis reintegratio (sobre el ecumenismo); y la declaracién Nostra aetate (so-

bre las relaciones de la Iglesia con las religiones no cristianas).

Nos interesa observar como todo el esfuerzo de renovacion teo-
légica, que venia intentandose de tiempo atras, fragua y se va concre-
tando en el propio Vaticano II, de donde sale una Teologia nueva o reno-
vada, que responde mas adecuadamente a los signos de los tiempos actua-
les.

Después del Concilio se puede hablar ya de una Teologia renovada,
0 un nuevo estilo teoldgico que posee unos rasgos determinados y concretos

gue se pueden sefalar como tales.

Para estudiar adecuadamente lo que decimos se debe aludir esque-
maticamente (aun a riesgo de simplificar un poco las cosas) a los dos «mo-
delos teoldgicos» que encontramos antes del Concilio:

a) por un lado el modelo neoescolastico (o neotomista) cuyas
caracteristicas fundamentales son la continuidad con la gran tradicién es-
colastica que parte del siglo XIII; un cierto estancamiento y falta de origi-
nalidad; se desarrolla en el ambito escolar (seminarios, centros de estudio
de las Ordenes religiosas), lo cual implica un cierto lastre de falta de inves-
tigacidon original o de ser de algun modo algo repetitivo; tiene un caracter
predominantemente defensivo o apologético (frente al protestantismo o
frente al racionalismo ilustrado); la teologia catdlica preconciliar aparece
con un cierto aire de «fortaleza o castillo» defendida a ultranza y con un
cierto aislamiento del ambiente cultural exterior; y por ultimo es una teolo-
gia mas bien especulativa-conceptual, abstracta, que peca de una cierta
intemporalidad.

b) Por otro lado encontramos una teologia de cufio diferente, con
aires nuevos, que enlaza con lo que se denomind (quiza demasiado preten-

ciosamente) Nouvelle Theologie (o Nueva Teologia), en dialéctica con



la anterior. Sus cultivadores son una generacion de tedlogos jévenes que
no engarzan del todo con la gran tradicidon escolastica (aunque muchos de
ellos recibieron esta formacidon de base en sus estudios). Es la Teologia que
encontramos en los autores de Le Saulchoir o en Lyon-Fourviere.

Sus caracteristicas propias son las que siguen: vuelta a las fuen-
tes biblicas y patristicas (especialmente los Padres orientales); relacidon Teo-
logia-vida espiritual, por tanto conexién con la pastoral y la liturgia (en la
nueva concepcién de celebracién del misterio cristiano); importancia de la
Historia de la Salvacion (por tanto acentuando la dimension historica del
mensaje cristiano y del quehacer teoldgico mismo); didlogo ecuménico con
las demas confesiones cristianas; franca apertura al didlogo con el hombre

y la cultura contemporaneos (también en el ambito cientifico técnico);

Todo ello abre paso a una teologia dindmica, original, creativa
(frente a un cierto estancamiento de la corriente escolastica); por otro lado
encontramos una pluralidad de enfoques teoldgicos, no una Unica teologia;
también se da un nuevo enfoque en los métodos y en la estructuracion de
las disciplinas teoldgicas: aparecen nuevas disciplinas, nuevos métodos (no
escolasticos propiamente): pensemos en un Guardini o en un Schmaus, por

ejemplo.

Ambas corrientes se hacen presentes en el Vaticano II, con
peritos-tedlogos de ambas tendencias. Y es interesante observar que desde
las instancias oficiales del propio Concilio no se pusieron dificultades para
que los tedlogos de las nuevas tendencias estuvieran presentes sin limita-
cion alguna. La apertura preconizada por el nuevo Papa Juan XXIII en torno
a la preparacion y desarrollo del Concilio tuvo, entre otros, este feliz enfo-
que.

Efectivamente, los obispos de diversos paises llevan al Concilio mu-
chos peritos-tedlogos que se alineaban mas bien en las nuevas tendencias
teoldgicas (Congar, Rahner, De Lubac, y el mismo Ratzinger, entre otros).

A lo largo de los trabajos conciliares conviven y dialogan ambas corrientes,



pues muchos otros tedlogos y padres o cardenales (mayores en edad) co-
mulgaban mas bien con la corriente neoescolastica, o pertenecian sin mas

a la «vieja guardia» escolastica por formacion y mentalidad.

A lo largo de las sesiones conciliares se ejercita una nueva teolo-
gia, asumida pacificamente por el Concilio y contando con su autoridad
moral; teologia que se va imponiendo poco a poco y sin mayores dificulta-
des.

¢Cémo podemos caracterizar esta nueva teologia conciliar?

1) se podria decir que es una especie de sintesis de las dos lineas
citadas anteriormente;

2) la nueva teologia conciliar supone un nuevo estilo de hacer teolo-
gia y, de algun modo, un «nuevo modelo teolégico» en el que predomina la
linea innovadora preconciliar sobre la escolastica tradicional; de hecho los
esquemas primeros presentados a los Padres conciliares, de corte escolds-
tico, se tuvieron que retirar ante la desaprobacién de la mayoria, siendo
sustituidos por otros que respondian mas a los nuevos planteamientos: en-
foque pastoral, espiritual, biblico, liturgico.

3) Algo muy importante: la linea neoescolastica aporta elemen-
tos sustanciales, pocos pero de mucho peso: especulacién teoldgica, la
autoridad de Santo Tomas de Aquino, etc, que también se recogeran en los
documentos conciliares. Por ejemplo, en la Optatam totius (n. 16), sobre la
formacion sacerdotal, se insiste directamente en el modelo de hacer teolo-
gia de Santo Tomas. Sin embargo casi todo lo demas es nuevo, no escolas-
tico.

Es decir, nos encontramos con una nueva teologia que es resultado
de una maravillosa sintesis de lo antiguo y lo nuevo; se toman cosas de
una y otra corriente teoldgica, de modo que la ansiada renovacién teoldgica
resulta de un «todoy, fruto de ambas corrientes; se progresa pero sin perder
lo que es esencial a la naturaleza de la teologia, en este caso la teologia

sistematica o especulativa. Se suelta un cierto «/astre» de lo antiguo



(escolastica tradicional), que parecia entorpecer en parte la renovacion de
la teologia de cara al mundo contemporaneo, pero al mismo tiempo se pro-
tege a la verdadera teologia del peligro del «relativismo» y del «histori-
CiSmoy.

O dicho con otras palabras, permanece el elemento esencial de
la Gran Tradicion Escolastica que viene ya desde el siglo XIII (la Teologia
como ciencia, sistema, deductiva y con su funcion conceptual y especulativa
en su profundizacidon del contenido revelado), porgque todo ello pertenece a
la esencia de la teologia y, por tanto, es irrenunciable. Pero al mismo
tiempo se completa la visidn del quehacer teoldgico: mas practica, histo-
rica, pastoral; mas pegada a la vida espiritual cristiana, mas vertida en la
Liturgia, mas vuelta a la vida del hombre actual. Ambos enfoques se com-
plementan y armonizan.

Esta es, en sintesis, la Nueva Teologia que se estaba buscando de
tiempo atras y que ahora, tras el concilio Vaticano II, podemos afirmar que
se ha logrado. Cdmo evolucione en el tiempo del postconcilio, esto habra
de verse todavia. Pero el camino parece expedito. Se ha salido de un «im-

pass» de siglos.



HISTORIA DE LA ECLESIOLOGIA MODERNA (s. XX)

III. LOS GRANDES MAESTROS DE LA TEOLOGIA CONTEMPORANEA

1. Yves Marie Congar, OP.

Considerado generalmente como uno de los grandes tedlo-gos
contemporaneos, y uno de los principales tedlogos del Vaticano II, Congar
nace en Sedan, en la regién de la Arde-nas al norte Francia en 1904, en el
seno de una familia de la pequeia burguesia; fue el menor de cinco herma-
nos. Cursa los estudios en el seminario de Paris desde 1921 donde tuvo
como grandes maestros, entre otros a J. Maritain que le in-trodujo tempra-
namente en su devocién por Santo Tomas de Aquino.

En 1925 decide hacerse dominico y se traslada a Le Saulchoir, estu-
dio general de los dominicos cerca de Paris, donde ensefiaban algunos de
los mejores medievalistas del mo-mento como Gardeil, Mandonnet, Roland-
Gosselin y Chenu. So-bre todo de éste ultimo maestro recibird una impor-
tante in-fluencia, aprendiendo a integrar el método especulativo con el mé-
todo histérico en el estudio de la Teologia, impronta que permanecera siem-
pre en su quehacer teoldgico.

Es ordenado sacerdote en 1930 y poco después, al tér-mino de
sus estudios teoldgicos, es nombrado profesor de eclesiologia de Le Saul-
choir. En 1937 funda la célebre co-leccion de eclesiologia y ecumenismo
Unam Sanctam de las ediciones Du Cerf de Paris, que él mismo inaugura
con su fa-moso libro Chretienes desunis. Cuando comienza la Segunda Gue-
rra Mundial es movilizado y es hecho prisionero desde los comienzos, per-
maneciendo cinco anos en la carcel donde es tratado duramente por sus
principios antinazis.

Al término de la guerra vuelve a su tarea teoldgica y publica
otro importante estudio eclesioldgico: Esquisse du mystere de | "Eglise; en-

cuentra dificultades en su trabajo ecuménico; por esos mismos afios (1945)



conoce a los hermanos Roger Schitz y Max Thurian de la Comunidad de
Taizé. En el contexto de los esfuerzos por la renovacion de la Iglesia y de
la Teologia escribe en 1950 Verdadera y falsa reforma en la Iglesia; la obra
sale a la luz en el momento algido de la controversia en torno a la Nouvelle
Theologie y es recibido con duras criticas por los tedlogos de la faccion mas
tradi-cional y se ve englobado en la condena de dicha Teologia junto con
Chenu y De Lubac; durante unos afios sufre las con-tradicciones subsiguien-
tes (prohibicion de publicar, suspen-sién de toda actividad ecuménica y so-
bre todo alejamiento de la actividad docente). Deja Le Saulchoir y es en-
viado a Tie-rra Santa unos afios, hasta que reinicia su actividad en Es-tras-
burgo en 1956.

Todos estos sinsabores cesaron con el advenimiento al Papado
de Juan XXIII el cual le llamé a colaborar en la pre-paracién del Concilio
Vaticano II, del que sera uno de los tedlogos mas significativos. En 1964 es
nombrado por la Or-den Dominicana Maestro en Teologia, tradicional coro-
namiento de la carrera teoldgica entre los dominicos. También en el campo
ecuménico podra trabajar ampliamente, pues en 1965 es nombrado miem-
bro de la Comisién Catdlica para el didlogo oficial con la Federacién Luterana
Mundial, de donde saldran documentos importantes en los anos sucesivos.

En 1986 la Universidad Pontificia de Santo Tomas (Ange-licum)
le confiere el grado de Doctor honoris causa. Y unos afios mas tarde, ya al
final de su vida, el Papa Juan Pablo II le nombra cardenal en reconocimiento
de sus servicios a la Iglesia (1994). Fallecié en el Hospital de los Invalidos
de Paris, donde se hallaba ingresado hacia algunos anos, en junio de 1995
a los 91 afos de edad, después de una intensa vida de actividad intelectual
y teoldgica en servicio de la Iglesia.

Son también obras suyas ademas de las referidas: Tradi-cion y
Tradiciones, y La eclesiologia en el alto medievo, Un pueblo mesidnico y
Creo en el Espiritu Santo.

Toda la obra teoldgica de Congar gira en torno a temas eclesi-
l6gicos. Las cuestiones ecuménicas le llevaron a estu-diar las relaciones de

la Iglesia con la Escritura y la Tra-dicidon, tema siempre conflictivo entre



catdlicos y protes-tantes. La Escritura para él es absolutamente soberana,
pero este primado no excluye la presencia de otros componentes: |la Tradi-
cion y la Iglesia; tampoco impide que entre estas tres realidades haya una
relacion de interioridad reciproca que hacen imposible aislar uno de los ele-
mentos, ni menos aun contraponerlo al resto. La Escritura no puede pres-
cindir de la Iglesia porque ella sola no manifiesta plenamente su sentido;
tampoco puede prescindir de la Tradicién la cual se manifiesta como actua-
lidad de la Revelacion en un sujeto vi-vo. Para entender correctamente la
relacion entre las tres hay que distinguir dos momentos en la accion de Dios
que se revela: uno el acto que Dios ha puesto de una vez por todas en los
profetas, en Cristo y en los apdstoles para que mani-fiesten lo que tienen
gue manifestar, y otro la accion que ha prometido cumplir mediante el Es-
piritu Santo en la Igle-sia en el transcurso de los siglos. En suma, la Escri-
tura y la Tradicion se encuentran por querer de Dios en la Iglesia para re-
presentar su regla objetiva interna, confiada a su fidelidad como un depd-
sito.

Para una mejor comprension del misterio de la Iglesia Congar
ha tratado de determinar el sentido de las cuatro no-tas; la santidad es la
nota mas propia de la Iglesia que es el lugar de la presencia de Dios en el
mundo; pero Dios es el Unico santo y fuente de toda santidad. La unidad,
igual que la santidad tiene en Dios su ultimo fundamento, es una extension
de la unidad que se da en Dios mismo. La vida que se da en el seno de la
Trinidad se nos comunica mediante la gracia; para Cogar eso es la Iglesia:
la comunicacion de la vida divina a una multitud de criaturas; y asi como
hay un solo Dios, asi también hay una sola Iglesia; y como todos somos
participes de la misma vida de Dios, somos todos una sola cosa con Dios y
entre nosotros.

En la importante obra Jalones para una teologia del laicado Con-
gar ha puesto las bases para una teologia del laicado, precisando la condi-
cion del laico en la Iglesia y determinando sus funciones especificas. Define
la condicion del laico no contraponiéndola a la del monje o del eclesias-tico,

que seria una definicién puramente negativa, sino se-falando las funciones



que son propias del laicado, funciones que tienen que ver con lo que el llama
la consecratio mundi; estan llamados al mismo fin que los clérigos o los
monjes, pero su condicién propia es perseguir tal fin sin abstenerse del los
empefos del mundo terreno. La consecratio mundi de la que habla Congar
supone la insercién del mundo en el plano de la salvacion que Dios ha que-

rido para la humanidad.

2. Henri de Lubac, SJ.

Otro de los grandes maestros de la teologia contempora-nea es
el jesuita francés Henri De Lubac que se situa en el gran centro teoldgico
de Lyon-Fourviere. Nacido en Cambrai en 1986, al término de sus estudios
secundarios entra en el noviciado de la Compania de Jesus de la Provincia
de Lyon. Alli pronto traba amistad con Augusto Valensin a través del cual
entra en contacto con Blondel y Rousselot que dejaran una profunda huella
en su formacidn intelectual; el primero con la idea de la Accién y el segundo
con el redescubrimien-to de la idea genuina de Santo Tomas de Aquino. El
encuentro con estos dos pensadores inducirdn a De Lubac a reflexionar en
temas que estaran siempre en el centro de su especulacion teoldgica: las
relaciones entre Fe y gracia, entre natural y sobrenatural, entre ateismo y
cristianismo.

Es llamado a filas al estallar la primera Guerra Mun-dial pero es
gravemente herido y pronto esta de vuelta, cosa que le permite retomar los
estudios. Ordenado sacerdote en 1927, dos anos mas tarde es encargado
de la ensefianza de la disciplina de Historia de las Religiones en la Facultad
teo-logica de Lyon-Fourviere. En 1937 publica una de sus grandes obras:
Catholicisme, un estudio sobre la naturaleza y la portada universal del Ca-
tolicismo que ya contiene en si mu-chos de los desarrollos posteriores. Du-
rante la Segunda Gue-rra Mundial y el largo periodo de la Resistencia (1939-
44) tiene oportunidad de relacionarse en numerosas ocasiones con comu-

nistas, marxistas y gente atea de las que obtiene un co-nocimiento de



primera mano que mas tarde utilizara en obras como El drama del huma-
nismo ateo (1944) y Proudhon y el Cristianismo (1945).

En 1946 publica su otra gran obra: Surnaturel que le dié gran
fama pero también produjo una cierta controversia. Poco después a conse-
cuencia de la Enciclica Humani Generis sus superiores le sugirieron inte-
rrumpir la ensefanza duran-te algun tiempo, cosa que cumplio a la letra.
Fue tiempo de estudio y de reflexidon. Volvid a la actividad normal en 1960.
Con el advenimiento del Papa Juan XXIII su rehabilita-cion fue completa.
Fue invitado como perito al concilio Va-ticano II donde participé asidua-
mente y cuya contribucidon fue muy importante, sobre todo en algunos do-
cumentos como la Dei Verbum, Lumen Gentium y Gaudium et Spes. Des-
pués del Concilio colabord eficazmente a su correcta interpretacion y apli-
cacién, rechazando algunas tendencias que rompian de al-gun modo con la
Tradicién de la Iglesia. Con el fin de sal-vaguardar dicha Tradicién fundo,
junto con Danielou y Von Balthasar la revista Communio. Durante algunos
anos formod parte de la Comisién Teoldgica internacional, organo asesor de
la Santa Sede. Finalmente el Papa Juan Pablo II, en reco-nocimiento de sus
servicios a la Iglesia lo hizo cardenal en 1983.

Destaca De Lubac en su quehacer teoldgico por su vasta cultura,
por su amplio conocimiento de los Santos Padres (sobre todo orientales), y
de la historia de la Teologia, campo éste ultimo en el que sobresale nota-
blemente llegando a constituir una instancia metodoldgica en su trabsjo
teolé-gico como veremos luego. Quiza lo mas caracteristico de su Teologia
sea su empeno, mantenido a lo largo de todo su tra-bajo de investigacion,
en alcanzar una visién unitaria y de conjunto al mismo tiempo de la Fe
cristiana y del misterio del hombre.

Su produccion teoldgica es inmensa (unos cincuenta li-bros y
varios centenares de articulos cientificos). Aparte de los ya citados hay que
anadir, sin pretender citarlas to-das: Corpus Mysticum (1944, Meditacion
sobre la Iglesia (1953), Historia y espiritu. La inteligencia de la Escritura
segun Origenes (1950), Aspectos del Budismo (2 vols. 1951 y 1955), Exé-
gesis medieval (4 vols. 1959-64), Agustinismo y teologia moderna (1965),



El misterio del sobrenatural (1965), Las Iglesias particulares dentro de la
Iglesia Uni-versal (1971), Pico de la Mirandola (1974), La posteridad espi-
ritual de Joaquin de Fiore (2 vols. 1979-1981)y Memorias sobre mis escritos
(1989).

En su primera obra importante Catholicisme de 1938, ex-pone
su intencion de ser un tedlogo catdlico, es decir al-guien que se acerca a la
realidad con una perspectiva uni-versal y sin restricciones de ninguna clase
(realidad natu-ral y sobrenatural, secular y religiosa, cristiana y no cris-
tiana); una perspectiva que intenta encontrar las semina verbi en todas
partes dentro y fuera de la Iglesia. Por otra parte en dicha obra intenta
ofrecer un panorama del ser de la Iglesia que ponga de manifiesto todas
sus riguezas y di-mensiones. También se la suele considerar como una obra
pro-gramatica en la que se contiene la clave hermenéutica para interpretar
los desarrollos posteriores, y en ella también aparecen esbozados muchos
de los grandes temas que De Lubac desarrollara en las siguientes obras.

Catholicisme se divide en tres partes: la primera estu-dia la di-
mensién social, la segunda la dimensién histdrica y la tercera la dimensidn
interor y trascendente. En cuanto a la dimensidén social, De Lubac muestra
sobre todo cémo el plano de la creacién y de la Redencién es Unico puesto
gue la humanidad es una sola y la intencion de Dios en la Reden-cidn del
mundo solo puede referirse a la humanidad en senti-do global. También la
Iglesia tiene una dimensidén social universal, ella continta la obra de unifi-
cacion de la huma-nidad que se habia roto con el pecado original.

En la segunda parte estudia la dimensidn historica. En la medida
en que Dios, en Jesucristo, entra en la historia ésta asume un sentido
nuevo; y esto estda en contraposicion con todas las religiones extrabiblicas
gue no poseen ningun sentido de salvacion de la historia. En cambio la en-
trada de Dios en la historia divide el tiempo en un antes y un des-pués;
incluso dentro de la historia de la salvacién se divi-de en dos periodos:
Antiguo y Nuevo Testamento, promesa y cumplimiento, la letra y el espiritu

(segun San Pablo).



En la tercera y ultima parte estudia las relaciones en-tre inma-
nencia y trascendencia, entre persona y comunidad, para poner de mani-
fiesto la dimensidén profunda, interior, espiritual del Catolicismo; mediante
la accion del Espiritu de Cristo el Catolicismo descubre en el hombre nuevas
pro-fundidades que lo asemejan a las profundidades de Dios y lo lanzan
fuera de si mismo a los confines de la tierra.

La segunda obra mas importante, Surnaturel de 1946, ma-ni-
fiesta los principios metodoldgicos sobre los que va a desarrollar su trabajo
teoldgico. Aqui expone y critica la concepcidon de natural y sobrenatural
como dos ordenes cerra-dos y paralelos y muestra como esta concepcion
nace en los siglos XVI y XVII mientras que era desconocida a los Padres y
a los escolasticos. Fue en ese momento histérico cuando algunos autores
(especialmente Cayetano y Suarez), influidos por un aristotelismo dema-
siado rigido, afirmaron la posibi-lidad hipotética de un estado de naturaleza
pura y conside-raron que toda reflexidon sobre el hombre y su destino debia
realizarse tomando como punto de partida dicho estado. De este modo se
perdid el sentido de la unidad del designio di-vino que defendian los Padres
y escolasticos, y ademas se hizo imposible expresar toda la hondura de la
Fe y su inci-dencia en el concreto existir humano. A partir de aqui De Lubac
intenta recuperar la unidad perdida: el sentido de la unidad de la creacidn,
en cuanto expresiéon de la voluntad salvifica de Dios, adquiere una funcion
de criterio basico de inspiracion, de tal manera que en todo momento la
mente se dirija al centro mismo del misterio cristiano, es decir, a Dios y a
su designio de salvacion.

Desde esta perspectiva cobran el debido relieve algunos puntos
del planteamiento metodolégico de De Lubac, como son la insistencia del
estudio de los Padres, para quienes esa unidad era algo basico, y, por otra
parte, la defensa que hace del sentido espiritual de la Sagrada Escritura.
Debido a las criticas recibidas de estas tesis, De Lubac volvera posterior-
mente sobre ello en una nueva obra: El misterio del sobrenatural (1965),
en la que defendera las mismas tesis anteriores aportando una amplia do-

cumantacion historica.



En estas obras se ponen de manifiesto con claridad los dos prin-
cipios metodoldgicos que especifican el quehacer teolégico de De Lubac: el
principio arquitecténico que es el misterio; y el principio hermenéutico cons-
tituido por el mé-todo histérico.

Este segundo punto tiene un especial interés porque su-pone
una aportacion sustancial del maestro de Lyon a la re-novacion de la teolo-
gia contemporanea. A primera vista gran parte de su obra parece mas his-
toérica que teoldgica; pero se trata de una impresién engafosa porque él ha
elegido la aproximacién histérica a los temas de que trata precimente como
un modo nuevo de hacer teologia, como método teoldgico. Este sistema es
totalmente distinto del tradicional que tra-ta los contenidos revelados como
proposiciones universales (abstractas) y trata de explicitar sus contenidos
psrticula-res mediante el procedimiento silogistico. Este método epe-cula-
tivo segun De Lubac se basa en una concepcién demasiado intelectualista
de la Fe. El ve en el objeto de la Fe el misterio, una realidad viviente: la
realidad de Dios, de Cristo, de la Iglesia. Por ello el modo mas adecuado
para captarlo es proceder histéricamente, porque es en la reali-dad histérica
donde se manifiesta mejor la realidad divina, eclesial y espiritual. De Lubac
interroga la historia para reencontrar el verdadero espiritu de toda la Tra-
dicion anti-gua. Con todo ello se entiende cual fue su aportacion a la reno-
vacion de la Teologia en su época; una teologia demasia-do conceptual y
abstracta, cuya conexién con la espirituali-dad y la vida critiana no le pare-
cia del todo lograda.

De otra parte el objeto propio de la Teologia, segun De Lubac,
es el misterio; con esta expresion paulina él quiere referirse a aquella reali-
dad que sale al encuentro del hom-bre en la historia de la salvacion: el
misterio oculto del amor de Dios que se abre al hombre en dicha historia de
la salvacion. En esta linea el conocimiento de los Padres grie-gos, sobre
todo Origenes y el Peudodionisio, han ensefiado a De Lubac el aprecio por
la Teologia negativa que es la teo-logia de la inefabilidad, de la trascenden-
cia, del simbolo, en definitiva de la docta ignorancia. La verdad revelada es

para nosotros un misterio, este es un dato que se resiste siempre a los



esfuerzos que hacemos nosotros para unificarlo completamente. Pero, se
pregunta, ¢éla aceptacion de esta in-comprehensibidad, de algo que es irre-
mediablemente oscuro no reduce a la razén a una pura capacidad pasiva,
como afirma Barth? Para De Lubac no es asi; la incomprehensibilidad del
misterio no conduce a la radn a un sacrificio completo, a una renuncia total
a la investigcidon y a la blusqueda; es mas, hay muchos puntos en los que
ésta busqueda no solo no estd prohibida sino reclamada y ademas no re-
sulta estéril. No obstante el misterio permanece siempre misterio, per-
mane-ce siempre, como le gusta decir a De Lubac, paradédjico, o sea una
realidad que escapa siempre a nuestra conceptualiza-cidn y al final la vida
mistica es su triunfo.

Otro tema en el que De Lubac aporta mucho es el tema del
Ateismo. Desde la segunda mitad del siglo XIX algunos de los mayores ex-
ponentes del pensamiento moderno (Feuerbach, Comte, Marx, Nietzsche,
etc.) han hecho de la negacién de Dios una condicion esencial del huma-
nismo. En su obra El drama del humanismo ateo De Lubac analiza la tesis
segun la cual en el ateismo se da un auténtico humanismo, referido a tres
autores emblematicos: Feuerbach, Comte y Nietsche. Los dos primeros nie-
gan a Dios para fundar una nueva religién de la humanidad; el tercero su-
prime a Dios para dar paso al su-perhombre. Analizando a estos autores De
Lubac hace ver que lejos de facilitar un verdadero humanismo, el ateismo
ha te-nido como efecto principal la destruccion de la persona hu-mana. En
el fondo, concluye al final de su analisis De Lubac, se produce una atribucion
a Dios de aquellos atribu-tos que son constitutivos del ser humano: la sa-
biduria, la voluntad, la justicia y el amor. El drama del humanismo ateo, su
tragedia intima consiste en que, sin quererlo o queriendo justo lo contrario,
se encuentra envuelto en valo-res cristianos y por ello mismo resulta inau-
téntico “parasi-tario” dira él. El humanismo auténtico es el senfalado por
algunos cristianos auténticos como Kierkegaard o Dostojeski los cuales han
mostrado de un modo incontestable que el hom-bre sin Dios no hace otra
cosa que organizar el mundo contra el propio hombre, mientras que con-

tando con Dios el mismo mundo adquiere una armonia superior que facilita



10

al hombre alcanzar su propio destino. Por tanto el verdadero humanismo

reclama el Cristianismo y éste, a su vez implica un verdade-ro humanismo.

3. Joseph Ratzinger

Dentro del panorama posconciliar corresponde al tedlo-go y cardenal
Ratzinger un lugar especial, tanto por su tra-yectoria teoldgica personal
como por los relevantes cargos desempefados dentro de la Iglesia en los
ultimos treinta afios. Aqui solo resefaremos principalmente el primer aspec-
to, aunque su posicién ocupada como Prefecto de la Congrega-ciéon romana
para la Doctrina de la Fe (1982-2005) le permi-tid contemplar, como desde
un atalaya uUnica, el conjunto de la vida eclesial y teoldgica en la Iglesia, asi
como hacer aportaciones de extraordinaria trascendencia para la teolo-gia.

Nacido en Marktl-Inn (Baviera) (1927) en el seno de una familia
profundamente catdlica (él mismo senalarad la honda huella que esta cir-
cunstancia dejo en su vida), estudié en el seminario de Freising y en la
Facultad de Teologia de Mu-nich; fue ordenado sacerdote en la misma did-
cesis en 1951; obtuvo la habilitacion docente en 1957 con una tesis sobre
un tema eclesioldgico en San Agustin; ejercio la docencia sucesivamente en
las Universidades de Bonn, Mlinster, Tubinga y Ratisbona. Participd en el
Concilio Vaticano II (1962-65) como asesor teoldgico del Cardenal Alfrink y
enseguida como perito oficial del Concilio, colaborando de modo importante
en la redaccion de varios documentos conciliares. Al término del Concilio es
designado miembro de la Comision Teoldgica Internacional.

En 1977 es nombrado arzobispo de Munich por Pablo VI y poco
después cardenal. En 1982 fue llamado a Roma por Juan Pablo II que le
nombra Prefecto de la Sagrada Congregacion para la Doctrina de la Fe,
desempefiando este importante car-go hasta su eleccion pontificia (2005).
El mismo ha referido en diversas entrevistas y escritos autobiogréficos el
clima de renovacion teoldgica y eclesial que le tocd vivir en sus afos de

docencia universitaria, asi como las revueltas estu-diantiles de signo



11

marxista en la Universidad de Tubinga (1968) cuando era Decano de la
Facultad de Teologia. Todo ello dejé una impronta particular en su animo.

Refiriéndonos en particular a su carrera teoldgica se debe sena-
lar ante todo que sus planes y proyectos cientifi-cos se vieron en gran parte
frenados por las tareas pastora-les y de gobierno que hubo de desempefiar
desde el aflo 1977. De este modo no podemos encontrar una obra sistema-
tica aca-bada al estilo de los grandes tedlogos contemporaneos. Sin em-
bargo, aun a pesar de estos limites, su produccion teolé-gica es importante.
Entre sus obras mas significativas se pueden sefalar las siguientes: Pueblo
y casa de Dios en San Agustin (1954); Fraternidad cristiana (1960); Epis-
copado y Primado (1961); Introduccién al Cristianismo. Lecciones so-bre el
Simbolo Apostélico (1968); El nuevo Pueblo de Dios (1969); Dogma y pre-
dicacién (1973); Teoria de los principios teoldgicos (1982); Iglesia, Ecume-
nismo y Politica (1987); Naturaleza y misién de la Telogia (1993); El espiritu
de la Liturgia. Una introduccion (2000).

Es interesante sefalar que Ratzinger junto con una gran pro-
fundidad de pensamiento y una cultura nada despre-ciable ha hecho siem-
pre gala de ser un magnifico comunica-dor, o si se prefiere un gran publi-
cista en materias reli-giosas y cristianas; por ello no debe sorprender que
diver-sos periodistas hayan publicado interesantes libros con las largas en-
trevistas concedidas por el cardenal Ratzinger en diversos momentos, libros
gue han tenido un extraordinario éxito editorial. Asimismo son inumerables
las conferencias y coloquios protagonizados por él en las mas diversas cir-
cuns-tancias, y siempre sobre cuestiones de palpitante actualidad religiosa
tratadas con una maestria, profundidad y claridad dificiles de igualar. Por
no referirnos a homilias y plati-cas igualmente numerosos e interesantes.

Pero si nos referimos ya estrictamente a su quehacer teoldgico
cabria resaltar tres puntos de manera especial: 1) funcién catequética de la
Teologia; 2) Fe y racionalidad; 3) la Iglesia como comunidad eucaristica.
De todas las funcio-nes de la teologia (apologética, sistematica, moral, etc)
siempre cultivd de manera particular la funcion catequética, por otra parte

tan antigua como la teologia misma. Ratzinger se propone presentar el



12

mensaje cristiano de manera clara e inteligible al hombre actual, tantas
veces desorientado y confuso ante la crisis secularizadora de nuestro
tiempo; pe-ro sin dulcificar ni transmutar lo mas minimo la exigencia de la
Fe. Su objetivo es ayudar a comprender de manera nove-dosa la Fe como
aguello que da auténtica consistencia y sen-tido a nuestra vida humana en
el mundo moderno; es decir, como aquello que nos ayuda a ser verdadera-
mente humanos, evitando caer en la angustia o el vacio existencial.

El problema de las relaciones Fe-Razdn, Fe-ciencia también ha
estado siempre presente en la Teologia desde el inicio. Sin embargo dicha
cuestion se ha vuelto urgente en la época contemporanea en virtud del
rapido avance del ateismo y de la secularizacién, que tratan de abrir una
pro-funda fisura entre la Fe y la Ciencia. Este contraste crea una cierta
perplejidad en muchos creyentes que se preguntan si el Cristianismo no
quedara desvinculado del progreso cientifico con las implicaciones que ello
conlleva. Ratzin-ger ha dedicado gran atencion a esta problematica, y lo ha
hecho por caminos en cierto sentido originales, presentando la verdad de la
Fe en términos existenciales; él no relacio-na la racionalidad de la Fe con la
certeza de las verdades que se creen, sino mas bien al valor exisencial y
persona-lista de las mismas; es decir, se trata de verdades que con-tribu-
yen de un modo decisivo a dar valor y sentido a la existencia humana.

La Fe cristiana supone una toma de posicion respecto al sentido
de la historia y a la figura de Jesucristo que la domina y le da un significado
global. La vida humana ha de tener un sentido ultimo y un fundamento; la
Fe nos propor-ciona ese fundamento que no consiste en una cosa, sino en
una persona: Cristo; el cual no es un personaje del pasado, sino que esta
presente y vivo en la Iglesia, pero sobre todo que ha de venir, en el cual la
Iglesia espera; volviéndose hacia El ella sabe que va al encuentro del por-
venir y sabe que el futuro ultimo del mundo solo puede estar en Cristo.

Por ultimo, hay que sefialar que la aportacion mas im-portante
de Ratzinger a la teologia se refiere a la eclesio-logia, campo éste en el que
ha trabajado de manera especial. Tanto entre los catdlicos como entre los

ortodoxos ha tenido una excelente acogida la redefinicion de la Iglesia, pro-



13

puesta por Ratzinger como "comunidad eucaristica". La Euca-ristia en efecto
es el fundamento de la Iglesia, su punto de partida y al mismo tiempo lo
gue esta destinado a permanecer siempre en ella como centro. La Eucaristia
constituye asi-mismo el principio unificador de la Iglesia; en la Nueva
Alianza no tiene lugar ya el centro material de un Unico Templo externo,
puesto que el Nuevo Pueblo de Dios ha encon-trado en este Nuevo Convite
una unidad interna mucho mas profunda: en esta Cena esta presente entre
ellos el Unico y mismo Sefor, dondequiera que ellos estén. En suma, la Igle-
sia es una comunidad de comunidades eucaristicas; alli donde la Iglesia se
encuentra actuante en el mundo, vive de esta unidén con Cristo, y es preci-

samente esta union la que cons-tituye su unidad interior.

4. Karl Rahner, SJ.

En ese mismo clima de renovacién teoldgica se sitla otro de los ted-
logos mas importantes del siglo XX: Karl Rah-ner (1904-1984). Nacido en
Friburgo de Brisgovia ingresa en la Compafia de Jesus al terminar sus es-
tudios secundarios, siendo ordenado sacerdote en 1932. Desde el inicio de
sus estudios de Filosofia tuvo gran admiracién por Kant y por Marechal,
fildsofo jesuita que habia tratado de compaginar el método trascendental
de Kant con la teoria del conoci-miento de Santo Tomas. Terminados los
estudios teoldgicos regresa a Friburgo para realizar estudios de Filosofia en
la Universidad en donde la figura dominante entonces era Martin Heidegger,
cuyo encuentro constituyé el seqgundo momento de-cisivo en su formacion
filosofica. Alli escogid como tema de su tesis de flosofia “La metafisica to-
mista del conocimien-to”, haciendo un tratamiento mas bien teorético que
histori-co y no del todo fiel al pensamiento de Santo Tomas, lo cual le aca-
rreé dificultades para llevar a buen término su traba-jo.

Mas tarde se traslada a Innsbruck para realizar el doc-torado en Teo-
logia sobre un tema eclesioldgico: el origen de la Iglesia del costado herido

de Cristo segun los Padres de la Iglesia; consigue el doctorado en 1936 vy al



14

ano siguiente la habilitacidn para la docencia en la Facultad de Teologia de
la misma Universidad. Tras el final de la segunda Guerra Mundial es nom-
brado profesor ordinario de Innsbruck (1949). En 1964 se traslada a la Uni-
versidad de Munich para suceder a Romano Gurdini en la catedra de Filoso-
fia de la Religién (Cosmovisidon catdlica). Posteriormente pasa a Mlnster
(1967) donde permanece hasta su jubilacién en 1972.

El Papa Juan XXIII le nombré perito del Concilio Vati-cano II, en el
que trabajo e influyd en diversos documentos, particularmente en la Dei
Verbum. Mas adelante Pablo VI le nombré miembro de la Comision Teolé-
gica Internacional (1969) al comienzo de la misma, aunque permanecio
poco tiempo en ella. En el periodo posconcilar su actividad se caracterizo
por su colaboracidon con los movimientos teoldgicos que se preocuparon por
la problematica de la secularizacién y el didlogo con el ateismo y el mar-
xismo.

Su trabajo teoldgico a lo largo de medio siglo dio co-mo fruto una
produccion literaria muy amplia sobre casi to-dos los campos de la teologia,
y también sobre algunos temas mas de caracter filoséfico, aunque relacio-
nados siempre con la teologia. De caracter mas bien filosofico son Espiritu
en el mundo. Metefisica de conocimiento finito segiun Santo To-mas de
Aquino (1939); Oyente de la palabra (1941). Propia-mente teoldgicos son:
Escritos de Teologia, 16 vols., 1954-1984, en que se recogen articulos, con-
ferencias y ensayos diversos; Sobre la teologia de la muerte (1958); El
problema de la hominizacion (1961); Cristologia. Perspectiva sistema-tica
y exegética (1972) en colaboracion con W. Thising; Cur-so fundamental
sobre la Fe. Introduccion al concepto de Cristianismo (1976); dirigid y co-
laboré ampliamente en la segunda edicién de Lexicon fir Theologie und
Kirche (1957-1967).

Rahner es uno de los tedlogos modernos que mas se ha preo-cu-
pado de proporcionar a la Teologia una base filoséfica sé-lida. Es preciso
establecer una serie de categorias filoso-ficas que ayuden a entender e in-
terpretar la Revelaciéon. Pe-ro para que esta tarea sea realmente signifativa

se debe utilizar también la filosofia moderna, no solo la antigua y la



15

medieval, esto ademas ayudard, en su criterio, a renovar los métodos y el
lenguaje de la Teologia, conservando inal-terado los contenidos de la Fe
cristiana. Para ello Rahner esta convencido de la validez del pensamiento
de Santo To-mas, pero accediendo directamente a los textos mas que si-
guiendo a los interpretes, y teniendo en cuenta las instan-cias del pensa-
miento moderno y la mentalidad contempora-nea,que mas que cosmocen-
trica o teocéntrica es antropocén-trica. Esta tarea es la que Rahner realiza
en sus primeras obras Espiritu en el mundo y Oyente de la palabra; en
ambas obras le preocupa el mismo problema: asegurar el fundamento ra-
cional de la teologia y de la Revelacién misma.

El problema del fundamento no era desconocido por los tedlogos
precedentes pero no habia sido afrontado critica-mente, segiin Rahner. Sin
embargo después del escepticismo de Hume y del criticismo de Kant,
cuando se pone en cuestion el poder metafisico de la razén, el problema del
fundamento de la teologia ya no puede soslayarse. Para no caer en un ciego
fideismo el tedlogo debe preguntarse de qué modo ha de con-figurarse la
razén para que pueda conocer propiamente a Dios, es decir: éporqué el
hombre en linea de principio pue-de escuchar a Dios? ¢COmo tiene lugar
esta acogida por parte del hombre de una Revelacion de Dios? En resumen,
se trata de la posibilidad de proporcionar una justificacién racional de la
Revelacién divina. Estas son las preguntas que Rahner se plantea en esas
obras citadas y a las que trata de dar respuesta.

En la segunda obra (Oyente de la palabra) Rahner conti-nua la
misma tarea intentando basar una Filosofia de la Re-ligién y lo hace a través
de tres tesis fundamentales: 1) la primera se refiere a la naturaleza del
hombre como ser espi-ritual; solo un ser espiritual puede comunicarse con
el Es-piritu; 2) en segungo lugar el hombre puede estar a la espe-ra de una
posible Revelacion de Dios, porque el ser humano se encuentra ante Dios
como un ser libre, como un ser capaz de amor; 3) en tercer lugar, después
de haber demostrado la posibilidad de la Revelacién en general, ahora
afirma que la espera de la Revelacién debe tomar una direccion precisa, se

debe escuchar a un Dios que se hace El mismo palabra humana



16

encarnandose. La pregunta que formula Rahner a este punto es: ¢{dénde
esta el lugar en el cual el hombre puede aguzar el oido a una posible libre
revelacion de Dios, para poderla escuchar realmente? La Unica tesis a priori
gue se puede se-nalar es que esa Revelacion debera tener como lugar efec-
tivo al hombre mismo, y tras diversas precisiones, concluira: la Revelacion
de Dios debera tener lugar en la Palabra en forma humana de Dios, dentro
de la historia humana.

El giro antropoldgico. Se trata de otra de las lineas directivas
del quehacer teoldgico de Rahner. éQué significa, pues, el giro antropoldgico
al que aludimos ahora? De algun modo guarda relacién con el famoso giro
copernicano que Kant quiso aplicar a su Filosofia. Se podria decir que no es
po-sible anunciar o comunicar nada al hombre, ser espiritual libre y cons-
ciente de si, como procediendo puramente desde fuera de él, de modo que
si se pretende transmitir la Reve-lacion cristiana de manera que pueda ser
efectivamente reci-bida es necesario dar un giro copernicano, es decir,
proce-der no desde Dios que se revela sino desde el sujeto al que Dios se
dirige (el hombre), de manera que desde él y a par-tir de él se acceda a
esos contenidos revelados, como reali-dades que corresponden a lo que el
sujeto ha percibido pre-viamente en si.

La cuestion que Rehner plantea no es algo secundario sino que
se refiere a una cuestién de fondo: a la existencia o no en el espiritu humano
de una prefiguracién de la Reve-lacidn cristiana, no genéricamente consi-
derada sino en sus contenidos concretos. Rahner acepta que al espiritu no
puede advenirle nada que no esté prefigurado en él, aunque a la vez con-
sidera que ello no excluye la gratuidad o la trascen-dencia de la misma
Revelacién. ¢CoOmo sera posible entonces que la Revelacién pueda darse?
Aqui Rahner se sirve de ele-mentos heidegerianos. El hombre es un ser
situado en mundo que toma conciencia de si en relacidon con ese mundo; es
un ser que al confrontarse con el mundo advierte su apertura al infinito. Las
experiencias humanas son asi experiencias ca-tegoriales, surgidas en refe-
rencia a una realidad concreta, histérica, por tanto tematizadas; pero, nos

hace notar, en el trasfondo de esas experiencias hay siempre un a priori de



17

caracter trascendental; en otros términos, el intelecto hu-mano esta dotado
desde el comienzo de una percepcion previa del ser, real pero atematica,
qgue es la condicidon de posibi-lidad de todo conocer: conoce lo finito y limi-
tado, que constituye el contenido categorial de sus experiencias en el hori-
zonte de lo infinito e ilimitado, y ahi radica la pecu-liaridad de su existencia;
él puede trascender las experien-cias concretas, abriéndose a lo que esta
mas alla. Asi el ser infinito, que es Dios, esta presente desde el inicio, aun-
que de forma atematica, en la inteligencia humana.

A nivel ya propiamente teoldgico todas estas reflexio-nes se
completan con otra de sus ideas claves: el existen-cial sobrenatural. El
hombre que toma conciencia de si es siempre necesariamente un hombre
llamado a lo sobrenatural. La gracia es indudablemente un don, pero don
concedido por Dios desde el principio y que opera en todo momento en los
niveles mas profundos del existente humano. La percepcion previa del ser
(de la que habldbamos) que caracteriza el co-nocer y el actuar humanos, y
los hace posibles, es una per-cepcidén que se sitla existencialmente en un
contexto sobre-natural y que por tanto remite a lo sobrenatural, aunque de
forma atematica, como toda realidad de rango trascendente. De aqui sale
otra de las tesis mas caractristicas de Rahner: la de los “cristianos andni-
mos”; si todo ello es asi, se si-gue que todo hombre es, en definitiva, cris-
tiano, aunque cristiano anénimo, es decir no consciente de su propia reali-
dad como tal.

Todavia hace Rahner otra precisidon de su postura teold-gica: el
caracter atematico de la percepcion previa del ser hace que sea imposible
deducir a priori las realidades his-téricas sobrenaturales. De ahi el error de
los intentos idealistas hegelianos que pretenden llegar a la Trinidad y a su
comunicacién revelada en Cristo a partir del analisis del propio espiritu. Lo
sobrenatural no puede ser objeto de de-duccién; solo puede ser conocido
en y a través de la palabra revelada en la historia. Pero si no cabe un pro-
ceso deducti-vo para llegar a lo sobrenatural a través del analisis de la con-

ciencia, cabe en cambio para Rahner proceder a la inver-sa: ir desde el



18

conocimiento ya adquirido en la Revelacién a la conciencia humana para
detectar en ella ese a priori con el que la Revelacion enlaza.

Digamos para finalizar que algunas de las tesis rahne-rianas ex-
puestas fueron objeto de fuertes polémicas en en ambito teoldgico. Tanto
desde el punto de vista histdrico-exegético (la interpretacion de textos de
Santo Tomas de Aquino) como en el plano puramente teorético (cristia-
nismo andénimo, por ejemplo) algunos autores contemporaneos (entre ellos
Fabro o Von Balthasar) han hecho notar que, a pesar de las precisiones que
Rahner hace, su planteamiento tiende a resolver lo atematico en lo tema-
tico, lo histérico en lo trascendental, y en consecuencia a desdibujar la es-

pecifici-dad de la existencia cristiana.

5. Hans Urs von Balthasar

Para muchos autores Balthasar ha sido el te6logo mas original y bri-
llante del siglo XX. Nacido en Lucerna (Suiza) en 1905, realizd los estudios
secundarios con los jesuitas. Frecuentd después las universidades de Zu-
rich, Viena y Ber-lin. En esta ultima universidad escuché las lecciones de
Guardini que le impresionaron hondamente. En 1928 se doctoré el filologia
germanica con una tesis sobre la Historia del problema escatoldgico en la
literatura alemana moderna que fue muy alabada; aqui ya se manifiestan
cuales seran sus in-tereses mas intimos: buscar la presencia de Dios en el
pen-samiento humano.

En 1929 ingresa en la Compaiiia de Jesus, estudia tres afios de
Filosofia en Pullach con E. Przywara familiarizando-se con la filofofia y la
metafisica de Santo Tomas, ganancia que siempre le aprovechara en sus
futuros trabajos. Al ter-minar aqui va a Lyon para continuar sus estudios
teoldgicos; aqui encuentra a grandes maestros como Danielou, Bouillard y
sobre todo De Lubac al que considerara su maestro y que le introduce en
los estudios patristicos e histéricos. También en Lyon conoce a P. Claudel
y se relaciona con el mundo li-terario y artistico del momento; todo ello

acrecienta en él el interés por la literatura y el arte, en los cuales no ve solo



19

expresiones cualesquiera del espiritu humano sino mani-festaciones religio-
sas altamente significativas para la teo-logia.

Se ordena sacerdote en 1940 y es nombrado capellan univer-
sitario en la Universidad de Basilea. Aqui comienza el contacto cordial con
K. Barth, de cuyo pensamiento llegara a ser un experto conocedor; de he-
cho escribira un interesante libro sobre el particular: Karl Barth. Presenta-
cion y signi-ficado de su teologia (1951).

En Basilea tiene lugar también otro acontecimiento im-portante
para su vida y su obra: alli conocié a Adrienne von Speyr, alumna suya que
se convirtido al Catolicismo y que llegd a alcanzar una espiritualidad muy
elevada; su doctrina mistica impresiono fuertemente a Balthasar y, como él
mismo manifesto, le influyd en sus planteamientos teoldgicos. En 1948 dejo
la Companiia de Jesus para impulsar algunas inicia-tivas apostodlicas deriva-
das de esa espiritualidad y atender mas ampliamente a su propio trabajo
teoldgico.

En 1952 publica una obra que provoco cierta polémica: Abatid
los bastiones en la que anima a salir de las posicio-nes defensivas en las
que la Iglesia ha permanecido, y su-primir los muros artificiales que a veces
se han creado en-tre ella y el mundo, entre catdlicos y otros cristianos, en-
tre religidon, cultura y ciencia. Quiza por esta y otras ra-zones Balthasar no
estuvo en el Concilio Vaticano II aunque tuvo una cierta influencia en el
mismo a través de amigos y discipulos. No obstante siguié el Concilio con
gran atencién y sobre todo se hizo presente en el inmediato posconcilio ante
la crisis postconciliar producida; su intencién enton-ces fue poner freno a la
burda tergiversacion por parte de algunos de la obra del Concilio y de sus
textos. A estas preocupaciones responden sus obras: Solo el amor es creible
(1963), Cordula (1966), Puntos firmes (1971) y El complejo antirromano
(1974).

Pero sobre todo su obra principal, que constituye como una es-
pecie de Suma teoldgica de su pensamiento, es el famo-so triptico: Gloria.
Una estética teoldgica, 7 vols. (1961-1969); Teodramatica, 5 vols. (1973-
1978); Teo-logica, 3 vols. (1985-1987), de la cual trataremos enseguida.



20

Fue uno de los fundadores de la Revista Communio nacida con
el propdsito de promover una investigacion teoldgica vi-va y actual, pero
en plena armonia con la Tradicidn catdli-ca. Juan Pablo II lo nombré carde-
nal en 1988 aunque el nom-bramiento no pudo llevarse a efecto pues falle-
cid dos dias antes de la ceremonia oficial.

Se pueden sefalar varias caracteristicas especificas del queha-
cer teoldgico de Balthasar: la primera es la elec-cién del concepto trascen-
dental de “Belleza” (Pulchrum) como principio hermenéutico de la Revela-
cion, del cual nace un nuevo sistema teoldgico que recibe asi el original
nombre de “Estética teoldgica”. La segunda caracteristica es la impre-sio-
nante erudicién con la que enriquece Balthasar todos sus escritos; de él ha
dicho De Lubac que fue el hombre mas cul-to de nuestro tiempo. Otra pe-
culiaridad la constituye el he-cho de haberse encontrado entre los tedlogos
progresistas y mas avanzados antes del Concilio Vaticano II, y haber pasado
a constituir el cabeza de fila de los tedlogos mas, por de-cirlo de algun
modo, “tradicionales” o “conservadores” des-pués del Vaticano II, a la vista
del sesgo que tomaban las cosas en el postconcilio. Con este cambio Balt-
hasar no in-tentaba ni renegar de si mismo, ni rechazar el programa de
renovacion emprendido por el Concilio, sino que permanecien-do fiel a si
mismo intentaba defender la correcta interpre-tacion del programa conci-
liar, denunciando con decision los peligros y las ambigiiedades de ciertos
sectores de la Teo-logia, sobre todo de las teorias de los cristianos anéni-
mos, de la desmitologizacidon y de la secularizacidon. En efecto, contribuyd
de manera importante a evitar toda cesién a la mundanidad y a la salva-
guarda del valor absoluto de la ver-dad cristiana. Ha sabido asi unir una
gran sensibilidad por los problemas de nuestro tiempo con un gran respeto
por la Tradicién y la herencia del pasado.

Pero quiza la caracteristica mas defintoria de su quehacer teo-
l6gico y de su metodologia sea su intencidon de proporcionar una vision ver-
daderament catdlica, esto es uni-versal, de todas las manifestaciones de
Dios a la humanidad; él quiere ofrecer un cuadro completo, podriamos decir

que exaustivo, de la Revelacion divina. Esta es la tarea titani-ca que intenta



21

Balthasar en su monumental obra dogmatica contenida en el famoso Trip-
tico.

Para conseguir el objetivo sefialado recorre la triple via de los
trascendentales Pulchrum (Belleza), Bonum (Bien) y Verum (Verdad),
dando prioridad a la Belleza. Para él esta trilogia es necesaria para propor-
cionar una visiéon completa de la teologia, una obra propiamente “catélica”
en el senti-do indicado. Para ello Balthasar realiza una cuidadosa ex-plora-
cion de todos los caminos que la humanidad ha recorrido para acoger la luz
y la palabra de Dios (literarios, filosé-ficos, teoldgicos, poéticos, misticos).
Pero ademas esa ex-ploracion se continta con el anélisis de todas las figuras
gue el tema de Dios y de su automanifestacion en Cristo ha tomado en la
historia del pensamiento humano. Sin embargo no es una investigacion in-
temporal, abstracta, sino hecha en el momento histérico actual, que intenta
hacer creible y acep-table el mensaje cristiano al mundo de hoy.

Balthasar pretende, en definitiva, ofrecer una sintesis teoldgica
que ponga de manifiesto la coherencia interior del mensaje cristiano en su
conjunto, y por tanto su verdad. En el planteamiento sefialado parte cons-
cientemente y en primer lugar del tracendental Pulchrum ya que la belleza
es el es-plendor del ser, lo que patentiza su verdad, y es también lo primero
que percibe el hombre corriente. Si se transfiere esto al &mbito teoldgico la
primera cosa que yo veo es el esplendor de Dios en Cristo: la manifestacion
de lo divino que es totalmente distinta de todas las cosas terrenas y hu-
manas; ante ello solo cabe la adoracidn.

Pero segun los textos biblicos, afirmara Balthasar, el ser apa-
rece como amor que se difunde, y en ese sentido es riqueza y plenitud pero
también pobreza, donacion, entrega. Asi sucede con Cristo en cuya vida el
amor se manifiesta co-mo obediencia, como aceptacién, por amor al Padre
y a los hombres, de la dramaticidad del vivir, en una actitud de disponibili-
dad llevada hasta la muerte, y muerte de cruz, que aparece como algo
central en su teologia; la Cruz es ex-presion de la gloria; puesto que el amor
implica donacion, el infinito amor divino se manifiesta adecuadamente en

la kenosis, en la humillacion completa, en el abandono de la forma divina



22

para aparecer como esclavo, dando a conocer un amor que busca no el
sometimiento sino el ser correspondido.

En el segundo acto de su obra Balthasar nos manifiesta cémo
en Cristo se nos desvela a la par que la realidad pro-funda de Dios y su
amor, la existencia como drama, como una historia real que tiene dos pro-
tagonistas: Dios como liber-tad infinita y el hombre como libertad finita, y
en el que esta en juego el destino.

”

Por fin, la figura y la forma de Cristo que aparecia en la “Gloria

I\\

para ser contemplada por el creyente y en el "Drama” para hacerlo capaz
de compromiso en el obrar divino y experimentar asi plenamente la propia
libertad, llega aho-ra en el Ultimo acto como forma de verdad definitiva. En
efecto, “Teo-logica” se dedica al analisis de la relacion entre la condicion
creatural de la verdad y la condicién de la verdad divina; es decir, si es
posible expresar en la es-tructura de la realidad creada la verdad de la Re-
velacion; en otros términos, como es posible ontoldgicamente que un logos
humano pueda contener en si al Logos Divino.

El logos es por tanto el centro de este ultimo acto; pero no en
la comprension limitada del trascendental Verum, sino mas bien en su su-
peraciéon como Aletheia en la interpre-tacién joannea; primero en clave cris-
toldgica (Ioh. 1,18), pues es El quien nos da a conocer al Padre; para con-
cluir en clave pneumatoldgica (Ioh. 16,13-14) porque es el Espiritu Santo
quien abre los ojos de los ceyentes para que puedan captar la verdad toda
entera. Tras algunas precisiones sobre qué sea propiamente la verdad, Balt-
hasar pasa a lo nuclear del tema: el misterio del ser; la verdad como des-
velamiento de ese misterio. Por tanto mas que algo incomprensible es una
realidad que nos viene al encuentro progresivamente me-diante la imagen
y la palabra. Precisamente el componente de misterio es lo que nos permite
descubrir otras caracteristi-cas de la verdad, y la primera de todas es la
libertad. Tras presentar diversos analisis filoséficos sobre el particular, Balt-
hasar nos dird que el conocimiento no esta determinado tanto por el es-
fuerzo del sujeto cuanto mas bien por la li-bre y fundamental decisién del

ser mismo de abrirse y de ha-cer abrir el fundamento del propio existir. Es



23

entonces cuando la “Verdad” adquiere el pleno sentido de “Aletheia” como
simple revelacidon y puro abrirse del ser que escapa a toda clasificacion para

qguedar, en su ultima expresién de verdad, como simple amor.



	Hª ECCLESIOLOGÍA MOD.(IND.)
	Hª ECLESIOLOGÍA (INTROD.)
	Hª ECLESIOLOGÍA MOD.01
	Hª ECLESIOLOGÍA MOD.02
	Hª ECLESIOLOGÍA MOD.03

