Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas
en Teologia

Melchor Cano. The debate on the use of biblical languages in Theology

JuaN BELDA PLANS
Academia de Historia Eclesiastica de Valencia

jmbp73@gmail.com

Resumen: Se expone aqui el serio debate del siglo X VI entre el sector humanista y
el escoldstico, sobre la necesidad de acudir a las fuentes originales de la Sagrada Escri-
tura (hebrea y griega) en la argumentacion teoldgica. Los humanistas descalificaban
la teologfa escoldstica por trabajar sobre una traduccién de los textos biblicos (la Vul-
gata de San Jer6nimo), y no sobre las fuentes. Cano defiende el valor de la Biblia Vul-
gata, cuya autoridad dogmatica fue aprobada en Trento, argumentando las razones de
fondo de la cuestion. No obstante, aprueba también la conveniencia y la utilidad de
acudir a las fuentes originales (como instrumentos), pero no la necesidad absoluta.
De hecho, a partir de aqui el te6logo que se precie deberd conocer suficientemente, y
utilizar en su trabajo teoldgico, las lenguas biblicas originales (hebreo y griego).

Palabras clave: Lenguas biblicas, Biblia Vilgata, Teologia Escoldstica, Humanismo
critico

Abstract: The serious debate of the 16th century between the humanist and the scho-
lastic sector is exposed here, on the need to go to the original sources of Sacred Scripture
(Hebrew and Greek) in theological argumentation. The humanists disqualified scholas-
tic theology for working on a translation of biblical texts (the “Vulgata” of Saint Jerome),
and not on the sources. Cano defends the value of the “Vulgata” Bible, whose dogmatic
authority was approved in Trent, arguing the underlying reasons for the matter. Howe-
ver, he also approves the convenience and usefulness of going to the original sources (as
instruments), but not the absolute necessity. In fact, from here on, the self-respecting theo-
logian must sufficiently know, and use in his theological work, the original biblical lan-
guages (Hebrew and Greek).

Keywords: Biblical languages, Vilgate Bible, Scholastic Theology, Critical Huma-

nism

Articulo recibido el dia 22 de septiembre y aceptado para su publicacién el 14 de
diciembre de 2021.

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-164



142 Juan Belda Plans

I. Introducciéon

El presente estudio se propone introducir al lector en uno de los princi-
pales debates que tuvo lugar en el siglo XVI, en sede teoldgica sobre todo.
Se trataba de la fuerte polémica suscitada entre humanistas y te6logos es-
coldsticos acerca del uso de la Sagrada Escritura. Los primeros imponian el
recurso a las fuentes biblicas originales (hebreo y griego), dentro de su gran
grito “ad fontes”, descalificando cualquier estudio que no partiese de ahi.
Por su lado, los escolasticos, todavia dentro de la gran tradicién medieval,
trabajaban sobre la traduccién de la Biblia Vulgata de San Jerénimo. Hubo
honrosas excepciones, ya en siglo XV, como el catedritico salmantino lla-
mado “El Tostado”, Alfonso de Madrigal, que fue un pionero en el uso de
las lenguas biblicas para el trabajo teoldgico. Segun los humanistas el estu-
dio de los escolasticos quedaba descalificado cientificamente por basarse en
una “traduccién” (la Vulgata). Esta grave discusion llevé a los mejores ted-
logos de la Escuela de Salamanca del siglo XVI a abordar a fondo el tema.

Entre los més destacados encontramos a Melchor Cano, titular de la c4-
tedra de Prima de la Facultad de Teologia de la Universidad Salmantina,
y gran discipulo del Maestro Vitoria. Su gran obra de epistemologia teo-
16gica De locis theologicis' supuso una revolucién importante en los méto-
dos teoldgicos del momento. Dentro de esta preocupacién metodoldgica,
Cano aborda de lleno el problema planteado por los humanistas, dando
soluciones originales y, de algin modo, desconcertantes para el mundo cul-
tural humanista, como se verd a lo largo de este estudio.

Por otro lado, como dato complementario, debemos aludir al talante
cultural del propio Cano. Es reconocido por todos, no solo como gran
Maestro salmantino en el campo teoldgico, sino también como un pensa-
dor plenamente inserto en la cultura humanista de su tiempo® No se trata-
ba de un escoldstico “rancio” de la antigua escuela medieval. Era un tedlogo
moderno que asumi6 seriamente los retos de la cultura de su tiempo, be-
neficidndose de ella y aplicando muchos de sus recursos al trabajo teoldgi-
co. Entre otras cosas, se esmerd en usar un latin de cuidada factura, que le
hizo acreedor del titulo de “Cicerdn de las Escuelas”. Por tanto, hablaba con
cierta autoridad sobre las cuestiones planteadas. Es bien conocido que los
humanistas despreciaban el latin “barbaro” (decfan) utilizado por los ted-

! MELCHOR CANO, De locis theologicis.

2 Cf. Melchor Cano humanista, en Ibidem, XCIV-CXXXVI.

Espiritu LXXI (2022) -n.° 163 - 141-161

Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas en Teologia 143

logos escoldsticos; para ellos el lenguaje era la expresion por excelencia del
ser humano, reflejo de su inteligencia y valia personal. Ante un personaje
como Melchor Cano, sus armas dialécticas eran mds débiles que de ordi-
nario. Veamos, pues, como discurrié el interesante debate sobre las lenguas
biblicas y su uso en el quehacer teoldgico.

II. Planteamiento del problema

Esbien conocido por los estudiosos que en la Baja Edad Media se produ-
ce una cierta degradacién de la Teologia Escoldstica, causada principalmen-
te por el abuso de la razén en sede teoldgica. La ruptura de las relaciones
Fe-Razdn, consecuencia sobre todo del Nominalismo, fue la raiz tltima de
esta situacién. Entrados ya en el siglo XVI nos encontramos en un mundo
cultural nuevo, donde la moda humanista impone su ley. Y esto también en
el 4mbito de la Teologia; los humanistas (Erasmo el primero) mostraban un
gran interés por la Ciencia Sagrada, pretendiendo intervenir para renovarla
y llevarla por caminos nuevos que la rescatase del racionalismo medieval.
Obviamente ellos siguieron la senda de la Sagrada Escritura; la Teologia
debe consistir en el estudio de la Biblia, basado en una buena critica tex-
tual y reglas hermenéuticas adecuadas. Es decir, suelen caer en el extremo
contrario: un biblismo absoluto que, de algin modo, los emparentaba con
los luteranos. Rechazaban de plano la carga especulativa (racionalista) de
la tradicién escoldstica como inservible, incluso perjudicial, para la sana
Teologia. Puestas asi las cosas el debate Humanismo vs Escoléstica estaba
servido, y ademds en puntos esenciales para la verdadera Teologia.

Dentro de ese gran debate acerca de la Teologfa y su método, se plantea
una cuestiéon fundamental de cuya correcta solucién depende el ser o no ser
de la Teologia mismaj; es la siguiente: si es necesario recurrir a las fuentes bi-
blicas hebrea y griega para entender las Sagradas Escrituras (su sentido y su
verdad), o si, por el contrario, basta con el texto latino de la edicion Vidgata
de San Jerénimo, la cual es suficiente por su autoridad y prestigio seculares
en el uso de la Iglesia Romana®.

3 Enellibro segundo de su tratado De locis theologicis, Cano aborda de lleno la cuestién de

la autoridad dogmdtica y teoldgica de la Vulgata (caps. 12-15). Citamos segtin el texto de la
Editio princeps (Salmanticae 1563): LT seguido del libro (en nimeros romanos), capitulo (en
ardbigos), y pdginas de dicha EP. Afirma Cano: “In tertia vero quaestione magna dissensio est,
eaque nisi ditudicetur, in summao errove necesse est nos, atque in maximarum verum ignovatione

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-161



144 Juan Belda Plans

La cuestién, en efecto, era decisiva. Tanto el sector humanista como el
protestante descalificaban en bloque la Teologia Escoléstica al uso afirman-
do la necesidad absoluta del recurso a las fuentes hebrea y griega para hacer
Teologia. No se podian considerar te6logos quienes recurrian a una traduc-
cién de la Sagrada Escritura en vez de acudir a las fuentes originales. Quiza
el representante més cualificado de esta postura fuese el mismo Erasmo,
quien afirmaba, por ejemplo: “Quien pretenda ser verdadero te6logo es ne-
cesario que estudie las fuentes™. Cano recoge dicha objecién:

Bajaron luego un peldano mds, sosteniendo la opinién de que no se ex-
ponian las Sagradas Letras si seguian la traduccién vulgar latina, pues esto
—dicen ellos— no es explicar al autor de la Escritura Sagrada, sino a su
traductor. [...] Despreciardn a los autores escoldsticos, porque han ligado su
fe a un vulgar traductor latino, cuya interpretacién sin embargo (asi dicen
cllos) no estamos obligados a seguir”.

Se puede afirmar en términos generales que en la Teologia Escoldsti-
ca medieval la Sagrada Escritura estaba presente de manera fundamental,
como sosteniendo todo el armazén de su construccién teoldgica. En esa
época, el texto biblico de la Vilgata de San Jerénimo era pacificamente uti-
lizado, de modo que estaba ausente la necesidad de la investigacién critica
textual, La Teologia medieval estaba en posesion segura e indiscutida de la
Sagrada Escritura, por lo cual el método de la prueba escrituristica estaba
enfocado a una exposicién positiva del sentido de la Escritura, y no a una
consolidacién critica del texto escrituristico®.

Las condiciones del estudio de la Escritura cambiaron profundamente
con el advenimiento de una nueva época cultural y religiosa. El criticismo

versari’, LT, 11, 12, 58-59

4 “In fontibus versetur oportet qui velit esse vere theologus, Ratio seu Methodus compendio
perveniends ad veram Theologiam, P.S. ALLEN, Opus epistolarum Desiderii Erasmi Roterodami,
vol. 5, 183.

> “Inde rursus in eam opinionem descenderunt, ut non se existiment Sacras Litteras exponere,
si interpretationem latinam vulgarem sequantur. Id enim (inquinnt) est, non auctorem Scriptu-
rae Sacrae, sed eius interpretem explicare” LT, 11, 12, 61. “Nempe scholasticos auctores despicient,
qui vulgari latino interpreti fidem suam alligarint, cuins tamen (ut aiunt) intelligentiam sequi
non cogimur” LT, 11, 13, 63.

¢ Cf. A. LANG, Die loci theologici, 92-93; SEGUIMOS AQUT EN LINEAS GENERALES LA
EXPOSICION SINTETICA DE ESTE AUTOR.

Espiritu LXXI (2022) -n.° 163 - 141-161

Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas en Teologia 145

histérico y filolégico del Humanismo, el cambio literario provocado por la
aparicién de la Imprenta (c. 1445), y el subjetivismo religioso de la Reforma
protestante plantearon con toda crudeza una serie de problemas nuevos,
que afectaban de lleno al uso teoldgico de la Sagrada Escritura. Todo ello
exigfa una solucién profunda; era preciso construir una fundamentaciéon
dogmitica o de principio de la prueba teoldgica en base a la Escritura.

El primer problema que se planteaba en orden de importancia, y que
afectaba esencialmente a la Teologia Escoléstica, era el valor de los textos
escrituristicos al uso, es decir, el texto de la Vilgata latina de San Jerénimo,
usada universalmente en la época. Como es bien conocido, San Jerénimo,
por encargo del Papa San Dédmaso, habia logrado dar unidad al texto sagra-
do con su versi6n latina, que acabaria imponiéndose a las otras existentes.
Pero alo largo de la Edad Media la multitud de copias manuscritas habian
ido corrompiendo también el texto de la Vilgata, dando lugar a gran can-
tidad de variantes. Hubo diversos intentos de corregir y unificar su texto,
pero en general no fueron eficaces’. La aparicién de la imprenta en 1445
dio lugar a una difusién muy amplia de ejemplares, haciendo notar los erro-
res de manera mds palmaria®

La corriente del humanismo teoldgico ante este panorama subray6 con
fuerza los defectos y errores de la Vudlgata, haciendo una critica implacable
de esta situacién y pasando sin mds a los hechos. En efecto, por todas partes
se intentaba corregir la Vitlgata en base a cddices antiguos (depuracién del
propio texto), y también teniendo en cuenta las lenguas originales (cambios
del texto antiguo por nuevas traducciones latinas parciales). No faltaban
ademds autores mds audaces que emprendieron la dura tarea de hacer una
nueva traduccién latina completa a partir de las fuentes hebrea y griega.

7 A partir del siglo X surge una fuerte reaccién tendente a limpiar el texto de la Vulgata
de todas las variantes procedentes de otras versiones latinas y los errores de los copistas; es la
época de los famosos Correctorios tendentes a devolver al texto latino tradicional su condicién
primigenia. Para los datos concretos de autores y obras, vid. A. GARCIA-MORENO, L4
NEOVULGATA. PRECEDENTES Y ACTUALIDAD, 110-206.

8 La Biblia fue el primer libro que se imprimié, conocida como la Biblia de Giitenberg,
publicada en Maguncia sin indicacién de fecha ni lugar (1445 aprox.); la segunda Biblia
impresa fue la de Bamberg en 1460. Desde este afio hasta 1520 se publicaron unas 157
ediciones de la Vilgata. Desgraciadamente la mayoria de estas ediciones ofrecfan un texto mas
bien mediocre, sin ningtin valor critico; los impresores por razones de comodidad recurrieron
a los textos en uso durante los siglos XIII a XV. Las primeras ediciones criticas de la Vulgata
salen en torno a 1517 (en concreto el texto de la Biblia Poliglota Complutense parece que fue
el primer texto critico). Cf. GARCIA-MORENO, L4 BIBLIA EN EL ENTORNO DE TRENTO, 573-
576.

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-161



146 Juan Belda Plans

Lo decisivo aqui era que el mundo teoldgico habia tomado conciencia
generalizada del problema de la critica textual, y ésta se planteaba de mane-
ra perentoria, exigiendo una toma de postura fundamental. En resumen, la
Teologia del siglo XVI ya no podia pasar por alto los estudios filolégicos y
de critica textual; desde ahora el conocimiento de las lenguas biblicas for-
maba parte necesaria del bagaje intelectual del tedlogo.

Y lo mds importante era que no se trataba de cuestiones puramente gra-
maticales (filoldgicas), en las que tan empefiados estaban los humanistas.

Desde el momento en que muchos humanistas afirmaron la vuelta a
los textos originales, como una condicién previa para encontrar el sentido
verdadero y apto en orden a la prueba escrituristica, la inseguridad textual
amenazaba con socavar la fuerza probatoria dogmética de la Vilgata, y la
apelacion a la “veritas hebraica” o a la “veritas graeca” constituia una esca-
patoria ficil a consecuencias dogmadticas incémodas; desde ese mismo mo-
mento la Teologia estaba muy interesada en buscar una solucién profunda
y de principio a la cuestion del texto biblico, en particular de la Vidgata®.

En efecto, frente a todos esos problemas suscitados sobre la Sagrada Es-
critura y su uso en sede teoldgica, se produjeron serios esfuerzos de los ted-
logos catélicos contemporaneos para resolverlos de una manera teoldgica.
Entre los mds importantes cabe citar a los lovanienses J. Driedo y F. Titel-
mans OFM, asi como al complutense D. Lépez de Zuiiiga, colaborador en
la Biblia Poliglota de Alcald.

Pero, sobre todo, frente a todas estas conmociones producidas por la
corriente del Humanismo cristiano, fue el Concilio de Trento quien vino a
proporcionar una base firme en todas estas cuestiones en litigio. La Sesién
IV (8 de abril de 1546) traté de lleno acerca del asunto y aprobé el famoso
Decreto “Insuper”: De Vulgata editione Bibliorum et de modo interpretan-
di Sacram Scripturam"'. El hecho de que se abordaran estas cuestiones al
principio de los trabajos del Concilio, es sin duda expresivo de su impor-
tancia y de la preocupacién general de los Padres conciliares por los pro-
blemas planteados. Alli se fij6 con toda claridad el canon de las Escrituras;
asimismo se declaré la autenticidad sustancial de la version latina Vidgata,

? A.LANG, Die loci theologici, 95.
10 Tbidem, 97. Cf. E. RUMMEL, The Humanist-Scholastic, 96-125.
11 Cf. DENZINGER-HUNERMANN, 1506.

Espiritu LXXI (2022) -n.° 163 - 141-161

Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas en Teologia 147

despejando la inseguridad existente sobre el texto biblico en la predicacién
y trabajo teoldgico, tomando al mismo tiempo la decisién de preparar una
edicién mejorada del texto.

Centrdndonos en la cuestién de la Vulgata, el Concilio abordaba de lle-
no esta importante controversia. La Diputacion Conciliar “Sobre los abusos
de la Sagrada Escritura” (17 de marzo de 1546), elaboré una relacién de
los principales abusos existentes en del uso de la Escritura, proponiendo los
remedios oportunos. De los cuatro puntos sefialados, el segundo se referia
a la cuestién que tratamos: dado el estado actual deficiente del texto trans-
mitido de la Vlgata, se debe proponer al Papa que se establezca un texto
limpio de la misma, y, a ser posible, también de la Biblia hebraica y griega'™

Es conocido el agitado debate conciliar cuyo decantado final fue el De-
creto “Insuper” citado anteriormente; en ¢l no aparece el segundo punto
del informe de la Diputacién Conciliar sobre la correccion del texto de la
Vulgata, que, no obstante, se hard llegar a Roma por otros cauces. Quiza lo
mds sustancial de los debates conciliares, y del documento final, seala razén
tltima que se dio para autentificar el texto de la Vulgata: ello no se debia
primordialmente a razones criticas sino, en palabras del tedlogo y obispo
dominico Bertano: “Porque es desde siglos la Biblia de la Iglesia”, o como
recoge el propio Decreto conciliar, porque “estd aprobada por el largo uso
de tantos siglos en la Iglesia misma™".

ue la cuestion de la Vulgata no estaba ni mucho menos zanjada, se
deduce con claridad de la historia posterior. Ya Pio IV nada mds terminar
el Concilio (1564) nombré una Comisién de revision de la Vulgata, aten-
diendo asi alos deseos del propio Concilio. El trabajo, ciertamente comple-
jo, que afectaba no solo a la depuracidn critica del texto mismo de la Vidga-
ta de San Jer6énimo, sino también a la correccién de determinados pasajes
defectuosos, segtin las fuentes hebrea y griega, tuvo una primera conclusién
importante en la edicién Sixto-Clementina de 1592, de la cual vivié la Igle-
sia durante cuatro siglos.

2 Cf. JEDIN, Concilio de Trento, vol. 2, 85-86. Seguimos aqui la excelente exposicién

de Jedin, a la que se puede acudir para ampliar puntos concretos, con los correspondientes
apoyos bibliogréficos.
B “Quae longo tot saeculorum usu in ipsa Ecclesia probata est”, Dz-HUN, 1506.

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-161



148 Juan Belda Plans

II1. Melchor Cano entra en el debate

¢Qué opinaba Melchor Cano sobre el particular? Para todo aquel que
haya leido al salmantino, salta a la vista su confrontacién frecuente con el
mundo humanista. Es pues del maximo interés conocer el pensamiento de
uno de los mejores te6logos del Siglo de Oro espafiol, en un tema crucial
para la Teologfa.

Es bien conocido el gran objetivo de Melchor Cano en toda su tarea
de investigacion: crear una nueva epistemologia teoldgica que dé firmeza y
seguridad a los debates; su obra De locis theologicis, es clisica en este senti-
do. Naturalmente el primer campo que aborda es el escrituristico. Asi pues,
emprende un tratamiento teoldgico profundo de los problemas modernos
planteados sobre la Sagrada Escritura, intentando adaptar y poner al dia,
segtin las necesidades de los nuevos tiempos, el uso teoldgico de la prueba
escrituristica.

Es en el libro segundo del tratado De Locis, titulado “De auctoritate Sa-
crae Scripturae” (el mas amplio de toda la obra), donde aborda las princi-
pales cuestiones biblicas debatidas en su época: la inspiracién biblica, el
canon biblico, y finalmente la cuestion del texto biblico mismo, especial-
mente la autoridad teoldgica de la versién latina Vilgara (las cuestiones de
critica textual) 14,

Para nuestro propésito nos interesa centrarnos en la cuestion crucial del
texto latino de la Biblia Vidgata y su autoridad critica. A su tratamiento y
solucién dedica Cano una extension considerable dentro del tratado De lo-
¢is®. Légicamente estd cuestion estd estrechamente relacionada con el tema
de la necesidad y manejo de las lenguas biblicas en la tarea teoldgica, por
eso el taranconense las tratard conjuntamente.

La cuestion, tal y como se planteaba en la época, era esta: ¢es necesario
recurrir a las fuentes hebrea y griega para entender la Sagrada Escritura, o
es suficiente la Vulgata latina? En breve: ¢Biblia hebrea y griega (fuentes
originales) o Viulgata latina? Esta era la disyuntiva. De aqui surgian otras

4 Un buen resumen de las ideas hermenéuticas de Cano en el De Locis puede verse en A.
LANG, Die loci theologici, 110-111, con referencias y textos concretos. Cabe sefialar también
que por ¢l momento no existe, que sepamos, ninguna monografia especifica sobre las ideas
escrituristicas de Cano. En estos textos, entre otros temas importantes, Cano subraya el papel
del Magisterio de la Iglesia como regla interpretativa fundamental, frente al individualismo y
subjetivismo protestante.

5 Cf.LT, 1L caps. 12-15, 58-81.

Espiritu LXXI (2022) -n.° 163 - 141-161

Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas en Teologia 149

cuestiones derivadas: ;en las controversias de la fe es necesario recurrir a los
textos hebreo y griego para solucionarlas satisfactoriamente? ¢Se pueden
considerar te6logos aquellos que sigan la Vilgata en su tarea teoldgica? ¢Es
necesario al te6logo el conocimiento de las lenguas biblicas, o simplemente
es util? Es claro que la solucién del partido humanista era favorable a las
fuentes originales. Pero esto, que se ird imponiendo por su propio peso, los
humanistas lo exigian inmediatamente, llevando las cosas a planteamientos
extremos, sin matizaciones ni distingos, cayendo en ocasiones en exagera-
ciones patentes. En la respuesta a estas cuestiones, y en su solucién pruden-
te y matizada, estard la gracia del tema, y a ello se dispone nuestro autor.
Veremos que basicamente va a defender la autenticidad sustancial de la Vu/-
gata para la tarea teoldgica, pero al mismo tiempo incorporard muchas de
las propuestas humanistas, moderdndolas en su extremosidad.

IV. Respuesta de Cano a la cuestién planteada

En el tratamiento de la cuestidén Cano sigue los siguientes pasos: 1) ar-
gumentos de los que defienden /a necesidad de recurrir a las fuentes hebrea
y griega, para entender la Sagrada Escritura (cap. 12); 2) demostracién de la
autoridad doctrinal de la Vilgata (cap. 13); 3) refutacién de los argumentos
anteriores (cap. 14); 4) utilidad de las lenguas hebrea y griega en Teologia
(cap. 15).

Cano constata desde el inicio que en esta cuestién existe un gran des-
acuerdo (magna dissensio), y que se trata de materias de la méxima impor-
tancia que afectan a la unidad de la Iglesia'®. A continuacidn, responde en
cuatro conclusiones: las dos primeras defienden positivamente la autoridad
y el valor doctrinal de la Vulgata, mientras las dos restantes rechazan la “ne-
cesidad general” de acudir a las lenguas originales en el trabajo teoldgico,
aunque no su “conveniencia” (utilidad).

En la primera conclusién, que es como la base y el fundamento de todo
lo demas, Cano afirma la autenticidad sustancial del texto de la Vilgata. En
materia de fe y costumbres refleja la verdad revelada y, por tanto, no con-
tiene errores. Este es su tenor literal: “Esta edicion antigua y vulgata, que la
Iglesia latina ha usado desde los tiempos de Jerdnimo, debe ser mantenida por

16 “<Ego ne, de maximis et quae ad Ecclesiae unitatem continendam magnopere pertineant.. ,

LT, 11, 12, 61.

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-161



150 Juan Belda Plans

los freles en todo aquello que miva a la fe y a las costumbres”"” La segunda con-
clusién es un corolario de la anterior y afirma la autoridad dogmatica de la
Vulgata para resolver las controversias teoldgicas suscitadas, en materia de
fe y costumbres: “Si surgiera entre los catdlicos alguna discusion sobre las cos-
tumbres y la fe, es necesario definirla mediante esta antigua edicion latina™®.
En la tercera conclusién se alude al aspecto negativo: “En una disputa sobre
la fe y las costumbres no se debe apelar en la época actual a los ejemplares he-
braicos o griegos, ni tampoco hay que sacar de ellos argumentos demostrativos
en las controversias”™. La cuarta conclusion hace ya referencia al tema criti-
co propiamente dicho: “En materia de fe y costumbres, no se deben corregir
los ejemplares latinos mediante los hebraicos y griegos™.

En la demostracién de la tesis fundamental (la autenticidad dogmética
de la Vilgata) Cano parte del texto, literalmente reproducido, del Decreto
Insuper de Trento (Sesién IV, de 8 de abril de 1546), y va a tratar de exponer
las razones y las causas que subyacen a la definicién tridentina. Una primera
razén de gran solidez consiste en afirmar que si la Vulgata contuviese erro-
res de contenido (dogmdticos), dicho error recaeria sobre la misma Iglesia
que la ha usado durante siglos, de tal modo que la fe vacilaria, al quitar el
fundamento sobre el que se ha apoyado durante tanto tiempo, lo cual no
puede darse. “Asi pues, se concluye que, en aquellas cosas que atasien a la fe y
a las costumbres, debe ser mantenida inquebrantablemente la edicion latina,
avalada por el uso de la Iglesia durante tantos siglos™".

Asimismo, todo el trabajo de los tedlogos y jueces eclesidsticos se haria
inutil durante muchos siglos:

Me pregunto: ¢Acaso en sus disputas concluyeron algo o no? Si nada
cierto se concluyd, joh desgraciados hombres que durante trescientos afos,
o aun mas, desperdiciaron su tiempo y su esfuerzo! Carecian, efectivamen-

7" “Editionem hanc veterem, atque vulgatam, quam post tempora D. Hieronymi Latina

Ecclesia usurpavit, fidelibus esse retinendam in his omnibus quae ad fidem et mores spectabunt’,
LT, 11, 13,61.

18 “Si qua morum et fidei quaestio inter Catholicos exoriatur, eam definiri oportere per
latinam hanc veterem editionem”, LT, 11, 13, 61-62.

¥ “In fidei ac morum disputatione non esse nunc temporis ad hebraica, graecave exemplaria
provocandum, nec ex iis certam controversiarum fidem esse faciendam’, LT, 11, 13, 62.

20 “In bis quae ad fidem et mores pertinent, non esse latina exemplaria per hebraica vel graeca
corrigenda”, LT, 11, 13, 62.

2L “Conficitur itaque editionem latinam tot annorum centenariis usu Ecclesiae comprobatam,
in his quae ad fidem et mores attinent, esse inconcusse tenendam”, LT, 11, 13, 62.

Espiritu LXXI (2022) -n.° 163 - 141-161

Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas en Teologia 151

te, de pericia en lalengua griega y hebraica, pero contentos con el traductor
latino solo, confirmaban las tesis de la Escuela, a la par que rechazaban to-
das las que se les oponian, mientras la Iglesia Romana y Latina callaba, veia,
aprobaba. [...] Por consiguiente, esa edicion (Vulgata) debe ser mantenida
por los fieles 2.

También la autoridad de los Santos Padres vacilaria en muchos puntos:
los que desprecian la edicién latina y exigen los originales hebreo y griego:

Despreciaran incluso a los antiguos Santos, que carecieron de pericia en
lalengua hebrea. Pues sabemos que de entre los griegos fueron expertos co-
nocedores de la lengua hebrea Doroteo, Origenes y Eusebio, pero de entre
los latinos, aparte de Clemente y Jerénimo, apenas algin otro conocié la
lengua hebrea. Por lo tanto, era necesario que casi todos los Santos desva-
riaran ofuscados en el Antiguo Testamento, y que incluso con sus ojos ce-
gados persiguieran a tientas todos los misterios de ese mismo documento®.

Ademds, para nuestro autor el texto de la Vulgata no se deberia corregir
en base a los textos hebreos y griegos, de los que se disponia en su tiempo
(hasta 1560). Al hacer estas indicaciones expresamente hace referencia di-
recta a cuestiones de fe y costumbres (guae ad fidem et mores pertinent). Es
decir, vendria a decir Cano, cuando se trata de aclarar cuestiones de fe, en
las discusiones teoldgicas, o en las instancias magisteriales, no es necesario
acudir a las fuentes originales para llagar a una solucién satisfactoria; in-
cluso, no se deberfa sopesar el texto de la Vilgata segun el hebreo y griego.

Pero en todo caso, en qué razones se apoya. ¢ Porqué asi? La razon prin-
cipal, segin su criterio, es la corrupcién y los defectos de la Biblia hebrea o

2 “Id peto, an quicquam in suis disputationibus confecerint, necne. Quod si nihil certi confec-

tum est, 0 miseros homines qui tercentum annos, atque eo amplius, et oleum et operam perdide-
runt! Quippe linguae graecae atque hebraicae non habuerunt peritiam; sed, solo interprete latino
contenti, scholae quidem dogmata confirmabant, reiiciebant autem universa quae illis adversa-
rentur, Romana atque adeo Latina Ecclesia tacente, vidente, probante. [...] Ea igitur editio est a
Sfidelibus retinenda” LT, 11, 13, 62-63.

3 “Despicient Sanctos etiam priscos, qui hebraicae linguae peritia caruere. Nam ex graecis
Dorotheum, Origenem, et Eusebium hebraicas litteras legimus calluisse, ex latinis autem, praeter
Clementem et Hieronymum, vix alius quisquam hebraeas litteras novit. Quocirca fere Sanctos
in Veteri Testamento hallucinari necesse evat, imo adeo eiusdem instrumenti sacvamenta omnia
caecis oculis attrectare”, LT, 11, 13, 63.

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-161



152 Juan Belda Plans

griega que nos ha llegado a nosotros (nos situamos siempre en tiempos de
Cano). En ellas faltan muchos pasajes que estdn en la Vulgata, y que el uso
secular de la Iglesia latina atestigua, segun definié Trento. Pero, sobre todo,
los judios y los griegos falsificaron muchos textos, para que no coincidieran
con el texto de la Vulgata, como demuestran las advertencias de los San-
tos Padres. Todo ello es expuesto con cierta minuciosidad y documentado
abundantemente por Cano.

Estas graves deficiencias criticas de las fuentes hebrea y griega —segtin
el criterio del salmantino— se pueden atestiguar también, entre otras razo-
nes, por el hecho de que han dado lugar a muchas traducciones diferentes.
Por eso dird, no sin cierta ironia burlona:

Ademids, muy a menudo existe una gran discrepancia entre los codices
griegos que ahora se manejan, de ahi que en nuestros tiempos, incluso quie-
nes dicen contrastar los textos latinos con los griegos, no raramente disien-
ten entre si, no s6lo en las palabras sino también en las ideas. ; Cémo es, si
no, que a veces esos nuevos traductores no traducen en el mismo sentido
los mismos e¢jemplares? Pues el versiculo cuarto del Salmo 109 lo traduje-
ron de distinta manera Lutero, Pomerano, Pelican, Buzero, Munster, Zuin-
glio, Félix, Pagnino. [...] ¢Cémo es que Erasmo no estd de acuerdo consigo
mismo? Se conserva, en efecto, su quinta edicién y se conservaria la sexta,
si no hubiera temido que se le tachara de inconstancia, o no hubiera sido
impedido por la muerte®.

# Cf. LT, 11, 13, 64-66. A modo de ¢jemplo: “Asimismo, los doctores hebreos, enemigos
nuestros sin duda, se empenaron con mucho celo en corromper el texto hebraico, con vistas
a lograr que el Antiguo Testamento entrara en contradiccién con nuestros ejemplares, como
cuenta Eusebio. También los griegos, movidos por el mismo empefio, violaron el Nuevo
Testamento en muchos lugares, para hacer coincidir la Escritura con su propio sentir, como
atestigua Tertuliano, y Euscbio, etc”. (“Item, hebreorum doctores, nostri videlicet inimici, multo
studio contenderunt textum hebraicum corrumpere, ut Vetus Testamentum nostris exemplaribus
Jfacerent esse contrarium, ut Eusebius, lib.4 Eccle. Histo., c. 18, refert. Graeci quoque eadem con-
tentione multis locis, ut Scripturam ad suum sensum traberent, Novum Testamentum violarunt,
ut Tertullianus..., Eusebius..., Ireneus...”), Ibidem, 64.

25 “Praeterea magna est dissensio saepenumero graecorum codicum, qui nunc habentur in
manibus. Unde, et qui nostris temporibus ad graeca dicunt se expendere latina, haud raro inter
se dissident, non in verbis modo, sed in sententiis quoque. Quid, quod interim eadem exemplaria
novi isti interpretes non eodem sensu interpretantur? Nam, versum quartum Psalmi 109 aliter
Lutherus, aliter Pomeranus, aliter Pelicanus, aliter Buzerus, aliter Munsterus, aliter Zuinglius,
aliter Faelix, aliter Pagninus traduxerunt. [...] Quid, quod Ervasmo cum seipso non convenit?
Extat enim quinta, extaret et sexta editio, nisi vel inconstantiae notam sibi inurendam metuisset,

Espiritu LXXI (2022) -n.° 163 - 141-161

Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas en Teologia 153

La conclusién se impone: no es necesario corregir la Vulgata con las
fuentes hebrea y griega, sobre todo en referencia a las controversias de la fe.
Esto, segtin el salmantino, se basaria en el error insidioso de que los c4di-
ces hebreo y griego, existentes al presente, contienen el texto original mas
correctamente, que los que utilizé San Jerénimo, que trabajé en tiempos
tan tempranos y en base a muy buenos manuscritos. Ya se ha visto que las
fuentes originales de que disponemos (en el siglo XVI) muchas veces no
son de fiar:

Asi pues, muy previsoramente fue establecido por el Sagrado Conci-
lio Tridentino que de entre las muchas ediciones latinas de los Sagrados
Libros, sélo la edicién antigua y Vidgata, aprobada por el uso general du-
rante tantos siglos, fuera tenida por auténtica en las disputas publicas. De
este modo, en la época actual no se debe apelar, en una discusion de fe y
costumbres, a los ejemplares hebraicos o griegos. Y es que, efectivamente,
por medio de los cédices discrepantes de los hebreos o de los griegos, mal
pueden confirmarse los dogmas de fe o mantenerse la unidad de la Iglesia®.

Todo esto no quiere decir que la Vidgata sea pertecta y este libre de de-
fectos. Cano hasta aqui ha estado hablando del valor sustancial o doctrinal
del texto de San Jerénimo, de cara a la prueba dogmatica; en defender estas
ideas bésicas ha puesto todo el énfasis. La Vidgata, no obstante, puede ser
mejorada desde el punto de vista critico. Nuestro tedlogo es consciente y no
se opone a ello, aunque tampoco lo enfatice (ya habia grandes y numero-
sos entusiastas de esta tarea: los humanistas). En otras palabras, en general
Cano admite la critica textual (hablando en términos actuales), dentro de
unos limites razonables y prudentes.

vel morte fuz‘s&et interceptus”, LT, 11, 13, 66.

% “Providentissime igitur a sacra Synodo Tridentina constitutum est, ut ex multis latinis
editionibus sacrorum librorum, una vetus et vulgata editio, longo tot saeculorum usu recepta, in
publicis disputationibus pro authentica habeatur. Non est itaque nunc temporis in fidei ac morum
disceptatione ad hebraica graecave exemplaria provocandum. Quippe cum fidei dogmata per dis-
crepantes, aut hebracorum, aut graecorum codices male confirmari possint, aut Ecclesiae unitas

contineri’, LT, 11, 13, 67.

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-161



154 Juan Belda Plans

V. Respuesta a la critica de los humanistas

En cambio, pone reparos serios a una cierta critica textual de su tiempo,
proveniente sobre todo del sector humanista, que era demasiado extremista
¢ imprudente —segun su modo de ver—, cayendo en cierta superficialidad
o frivolidad. Los defectos de esta critica textual consistirian en un cierto
racionalismo filoldgico, en el afan inmoderado de novedades y, sobre todo,
en un cuidado extremo de la elegancia estilistica latina, que no respetaria el
genio propio del texto sagrado.

El primer defecto grave (racionalismo filolégico) consistia en plantear la
cuestiéon como si todo dependiera de las lenguas o de la filologia, sin tener
en cuenta suficientemente que no se trata de un texto literario cualquiera,
sino de un texto divinamente inspirado®. Cano hace ver que la inteligencia
de las Escrituras no depende solo, ni principalmente, de la pericia de las
lenguas (de la gramdtica o de las ciencias humanas); aunque sea una base
necesaria, pero no suficiente. Por ello rechaza cierto racionalismo critico-fi-
lolégico de su tiempo, aportando una visién mds equilibrada y completa
que la presentada por ciertos sectores humanistas. Para el entendimiento
correcto del sentido de las Escrituras no basta la pericia en las lenguas bibli-
cas, por grande que esta fuere. Hace falta sobre todo un don sobrenatural
que Dios concede al hombre para que pueda entender su sentido divino.
Por ello también, para traducir bien la Escritura no bastan las lenguas, se
precisa ademds una asistencia de Dios especifica.

El segundo fallo de esta critica textual, proveniente también del sector
humanista, consiste en un afén inmoderado de novedades que lleva a una
especie de furor de cambiarlo todo (referido a la correccién del texto de la
Vulgata 'y a las nuevas traducciones latinas); “amantes curiosos de noveda-

%7 Sobre la primacfa, un tanto exagerada, de la Gramatica, puede servir de botén de muestra
estas palabras de NEBRIA: “Porque si la facultad de la Gramatica es ser esclava de las ciencias
superiores, sin embargo, cuando disputa sobre el contexto de letras, silabas, pronunciacion, partes
de la oracidn, es superior y domina. ;5i yo fuese médico y tu estuvieses enfermo, no me obedecerias
para quedar libve de la enfermedad? Mds aun, si yo fuese perito en el gobierno de la nave y tu
ignorante, ;no me obedecerias para que ambos llegdramos del naufragio al puerto? Asi en esta
nave en la que somos arrastrados por este mar grande y espacioso, todos son arrojados errabundos
aqui'y alld, y necesitan de los dos: unos del médico, otros del timonel sabio, a quienes obedezcan y
respeten, aunque sean principes, reyes, emperadores, pontifices. Y no deben desderiarse de obedecer
al infimo arte artesano, porque eligid Dios a lo débil de este mundo para confundir a los mds
Juertes, y escondid estas cosas a los sabios y prudentes, y las reveld a los nirios”, Apologia earum
rerum quae illi obiiciuntur, Granada 1535, p. VL

Espiritu LXXI (2022) -n.° 163 - 141-161

Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas en Teologia 155

des” les llamard a veces®, “personas que desean innovarlo todo™ en otras
ocasiones. Cano se manifiesta aqui reticente ante la avalancha de cambios
de su época, y pide prudencia y respeto por el texto latino antiguo cuando
no haya razones de mucho peso para cambiarlo®; y afirma sin ambages que
en las cosas dudosas prefiere seguir el criterio de la tradicién, més que el de
la novedad; al contrario de como sucede con algunos te6logos modernos.

Otro importante reparo, en relacién a la critica textual de su tiempo,
al que Cano alude, es, lo que podriamos denominar, el “hiperesteticismo”
propio del sector humanista, a la hora de las nuevas traducciones latinas
de la Biblia; o, lo que es lo mismo, el uso sesgado de las lenguas biblicas
que busca ante todo la belleza formal del estilo literario latino, repudiando
otras traducciones por menos elegantes, haciendo de este valor un criterio
bésico a la hora de abordar las nuevas traducciones.

Cudl sea la peculiar sensibilidad de Cano en este punto, queda clara-
mente expresado en un texto un tanto terrible:

Hay, en efecto, algunos a quienes la antigua version del Nuevo Testa-
mento les parece poco elegante y culta, y por eso les agradaria sobremanera
que, retirada aquella, ocupara su lugar otra més latina. Es decir, quieren
pintar la sabiduria de Dios con los colores del arte, y adornarla con las flore-
cillas de los retores, como si de una jovencita se tratara. Pero aquella siendo
modesta como es, no ambiciona el adorno; siendo seria como es, desconoce
los afeites; siendo viril como es, no se deja seducir por un mundo afemi-
nado. Lo que dicta el afecto —dijo alguien— carece de adornos; por eso
el amor no sabe de oropeles. Las palabras bonitas —dijo otro— no son
propias del negocio (ocupacidn) sino del ocio; y las palabras acicaladas no
son propias de la guerra sino de la paz. Por consiguiente, la que llama al
combate, la que alza su voz como trompeta, la que alerta a gritos sobre los
enemigos que irrumpen, sobre la muerte que apremia, ésta no sé qué soni-
do horrido y barbaro tiene; no entona un melodioso canto como lalirao la
citara, con suave y dulce sonido®..

8 “Sic puteos nostros indaei, haeretici, curiosi novarum revum amatores humo 0ppl€re conten-

dunt, certantque nobiscum”, LT, 11, 14, 69.

»  “Quamobrem hominibus his qui novandis rebus student..”, LT, I1, 13, 68.

39 Sobre la critica caniana a algunos defectos del Humanismo teolégico, vid. J. BELDA,
La Escuela de Salamanca, donde todo este tema se considera en un contexto mas amplio,
con abundante exposicién de textos, cf. cap. 3, 266-281.

3V “Sunt enim nonnulli, quibus, guoniam Novi Testamenti antiqua versio parum elegans et

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-161



156 Juan Belda Plans

Nuestro autor piensa en este punto que dejarse llevar prevalentemente
por criterios de elegancia de estilo, al traducir la Sagrada Escritura, esté fue-
ra de lugar. No se adecuaria bien con el cardcter divino y sagrado del texto
biblico, seria introducir una novedad estrafalaria e imprudente. Por tltimo,
el conquense expresa su propia opinién:

Por lo tanto —lo diré sinceramente—, nunca pude aprobar tampoco a
aquellos que publicaron paréfrasis de las Sagradas Letras, por muy latinas y
clegantes que fueran, pues cuando asumen la persona de Cristo o de Pablo
hablando, cuanto mas elegante y brillantemente hablan, tanto menos guar-
dan su espiritu y majestad, y por ende se vuelven en cierto modo reos de
lesionar ese espiritu y majestad. En cualquier caso, como dije tiempo atrés
siendo un muchacho, con gran asentimiento de sabios varones, si Cristo
o Pablo me hablaran con la lengua de esos, no serfan para mi ni Cristo
ni Pablo. No es Cristo —créeme— remilgado, no es acicaladito, ni afa-
nosamente adornado. Tampoco Pablo es considerado inculto en la ciencia
ciertamente, sino en la forma de hablar. Por consiguiente, déjale a Cristo su
propia lengua, déjale a Pablo su propia lengua, pues una y otra son pluma
de veloz escriba, que no retoca cada una de las palabras y detalles™.

Asi pues, para nuestro tedlogo es una cuestion de respeto al espiritu mis-
mo y al estilo propio de la Sagrada Escritura, que soporta mal un excesivo
esteticismo, como el de algunos puristas del lenguaje.

culta est, placeret maxime, ut, illa summota, in illius locum latinior alia succederet. Scilicet artis
coloribus Dei volunt sapientiam pingere, et quasi puellam rbetorum flosculis exornare. At illa
modesta cum sit, non ambit ornatum; cum sit gravis, fucum ignorat; cum virilis, mundo muliebri
non capitur. Sine phaleris est, ait quidam, omne quod dictat affectio. Amor itaque phaleras nescit.
Discendi ornamenta, alins inquit, non sunt negotii, sed otii; nec militiae sunt picta verba, sed
quietis. Igitur quae bellicum canit, quae exaltar quasi tuba vocem suam, quae irruentes hostes
mortem praesentem intonat, ea horridum nescio quid et barbaricum sonat, non tamquam lyra
citharave carmen musicum suavi dulcique sono canit’, LT, 11, 15, 81.

32 “Quamobrem ingenue dicam, ne illos quidem probare unquam potui, qui paraphrases
quamlibet latinas et elegantes in Sacras Literas ediderunt. Cum enim personam Christi Paulive
loguentis assumunt, quo elegantius nitidiusque eloquuntur, eo minus illorum spivitum et maies-
tatem servant, atque adeo rei quodammodo fiunt laesi spiritus et maiestatis. Certe, quod olim
puer magno assensu virorum sapientium dixi, si aut Christus aut Paulus istorum mihi lingna
loguerentur, nec Christus mibi, nec Paulus essent. Non est nitidulus Christus, mibi crede, non est
comptulus, non elaborate ornatus: Paulus vero non scientia ille quidem, sed sermone imperitus
est tamen. Permitte Christo igitur linguam suam, linguam suam permitte Paulo: utraque enim
calamus est scribae velociter scribentis, non ad singula verba et apices elaborantis”, LT, 11, 15, 81.

Espiritu LXXI (2022) -n.° 163 - 141-161

Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas en Teologia 157

Todo lo cual venia a propdsito de la conveniencia o menos de sustituir
el antiguo texto latino de la Vitlgata por otro mas estilista y acorde con la
moda de los tiempos, o con los gustos humanistas. La conclusién a la que
llega nuestro autor sale sola: “Por lo tanto, la antigua edicién del Nuevo
Testamento —de eso, en efecto, tratdbamos—, aunque sea sencilla e incul-
ta, no por ello se ha de tener en menos .

VI. Verdaderas utilidades de las lenguas biblicas

A pesar de todos estos reparos que opone a cierta critica textual de su
tiempo, el sabio dominico, segiin indicabamos, cree que los estudios de las
lenguas biblicas son en verdad dtiles para el te6logo, pero precisa que las
razones de su utilidad —en su opinién— no coinciden con las que sefialan
los humanistas, sino que son otras bien distintas. No se trata de aferrarse
a las lenguas como el medio tnico y principal para el trabajo teolégico, ni
tampoco su verdadera utilidad consiste en conseguir un texto biblico mas
estilista y elegante literariamente.

Cano opina en este punto que ciertamente el te6logo no puede pres-
cindir ya de una verdadera preparacién critico-filolégica. {Debe ser perito
en las lenguas biblicas! Y en esto se muestra como un verdadero tedlogo
moderno, inmerso en la cultura humanista, que acoge de buen grado las
riquezas y aportaciones culturales de su tiempo. Las exigencias criticas y
filol6gicas del sector humanista no caen en el vacio, sino que espolean y
fecundan la labor del te6logo moderno, contribuyendo decisivamente a
renovar y poner al dia su trabajo. En este sentido las aportaciones meto-
doldgicas que parten de Francisco de Vitoria no se entenderian —quizéd
no hubieran sido posibles— sin la labor de un Colet, un Erasmo, Budeus,
Lefevre D "Etaples, Vives, y otros parecidos.

Sin embargo, todas esas exigencias son cuidadosamente valoradas y, po-
driamos decir, cribadas segtin criterios cientificos serios, para obtener los
valores positivos que encierran y rechazar los menos convenientes, de ma-
nera que sirvan de modo eficaz a la tarea teoldgica en los diversos campos.
Ya hemos examinado la critica efectuada ante ciertas exageraciones y par-
cialidades de la postura humanista, y hemos podido comprobar que no se

3 “Novi ergo Testamenti vetus editio, id namque agebamus, quamvis simplex et inculta sit,

non est propter hoc minoris facienda”, LT, 11, 15, 81.

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-161



158 Juan Belda Plans

trata simplemente de una postura negativa o puramente defensiva, sino que
se admiten muchas de las buenas aportaciones del sector humanista, aun-
que poniéndolas en su sitio, “vidimensionandolas”, podriamos decir usando
un italianismo.

Segun esto, al tratar del valor de las lenguas biblicas, va a dedicar un
amplio capitulo a exponer sus ideas al respecto; su titulo es: “De linguarum
habraicae et graecae utilitate”*, haciendo alarde de un conocimiento verda-
deramente profundo de la cuestidn, y protestando asi contra la acusacién
de declarar superfluos para la Teologia los estudios de las lenguas. En ¢l
sefala hasta ocho utilidades distintas de dichas lenguas, que va explicando
y ejemplificando con todo detalle. Aquel que quiera conocer el pensamien-
to de nuestro tedlogo al respecto, puede leer plicidamente este pasaje del
De locis y seguramente quedara complacido gratamente. Aqui no podemos
sino resumir su contenido sin detenernos en todos los ejemplos y casos con-
cretos que expone.

En primer término, las lenguas son de la méxima utilidad cuando se dis-
cute con los paganos, incluso cuando los infieles de lengua no latina son
instruidos en la fe. Otra ventaja que tiene el conocimiento de estas lenguas
se aprecia cuando se han de interpretar términos que en hebreo o en griego
tienen un énfasis o un matiz especial, y que la lengua latina no puede expre-
sar bien. Ejemplifica el caso y concluye:

También Ambrosio, en su explicacion del Salmo 118, dice que los tér-
minos latinos no en todos los lugares pueden expresar la fuerza del habla
griega, porque generalmente en griego el habla es mas rica en significacién
y ostentacion. En este asunto podrian ayudar muchisimo a los tedlogos las
anotaciones de Erasmo al Nuevo Testamento, si no las hubiera salpicado
con tan NUMErosos errores’.

Sirven también para captar mejor los diversos sentidos de un mismo tex-
to, sobre todo cuando el griego o el hebreo sea equivoco. Asimismo, para

¥ CfLT 11, 15,75-81.

3 “Ambrosius quoque in explanatione Psal. 118, latinos ait, non posse in omnibus vim graeci
Sermonis exprimere. Quod in graeco plemmque maior sit vis, et pompa sermonis. Qua in re pluri—
mum f/ﬂeologos iuvare possent Erasmi in Novum Testamentum annotationes, nisi eas tam multis
erroribus aspersisset’, LT, 11, 15, 76; segin parece conocia bien la obra erasmiana, y desde luego
no habla de memoria.

Espiritu LXXI (2022) -n.° 163 - 141-161

Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas en Teologia 159

captar los modismos, frases, o proverbios de la otra lengua que no suelen
coincidir con la propia. Ademds, para corregir los errores que se hayan po-
dido introducir por descuido de los tipdgrafos o por la ignorancia de los
copistas, en particular la transcripcién errénea de nombres hebreos. Tam-
bién para la interpretacién de determinados pasajes traducidos con poca
precision, o que son dificilmente inteligibles sin un dominio perfecto de
las lenguas. Del mismo modo, para evitar la posible anfibologia del léxico
latino, que a veces puede dar lugar a interpretaciones equivocadas. Y final-
mente otra ventaja de las lenguas biblicas es poder comprender ciertos tér-
minos hebreos o griegos, que se han mantenido en la edicién latina®. Todo
ello Cano lo ejemplifica con casos concretos y observaciones interesantes
que demuestran a las claras un conocimiento poco comtn de la materia.

En resumen, se puede decir que, frente al rechazo de la Vulgata para la
tarea teoldgica y la exigencia a ultranza de las fuentes originales, frente a
la acusacién de que la Teologia Escolastica no es vélida por basarse en una
mera traduccién de la Escritura, o frente a las exageraciones humanistas de
abordar una nueva traduccién latina partiendo de cero, apoyandose de ma-
nera fundamental en la filologia; frente a todo ello, Cano afirma la autenti-
cidad sustancial del texto latino de la Vulgata, que garantiza la seguridad del
texto inspirado, en cuanto a materia de fe y moral. Estd idea bésica, definida
ya en Trento, va a ser argumentada y desarrollada aqui por el conquense en
todas sus implicaciones. Por tanto, es perfectamente vélida para el trabajo y
la discusion teoldgica, sin que sea estrictamente necesario acudir a las fuen-
tes hebrea y griega. La postura de Cano, en definitiva, consistiria en afirmar
que se debe usar el texto latino de la Vulgata como base, y los textos hebreo
y griego como auxiliares o instrumentos de ayuda; esto, que seria diferen-
te en la actualidad, es razonado por nuestro autor con cierta consistencia,
si se tienen en cuenta los instrumentos histérico-criticos disponibles en la
época.

Asimismo no es partidario de una nueva traduccion latina ex zovo, sobre
todo segun los criterios culturales en boga (esteticismo estilistico, etc); en
cambio, es positivo y conveniente una cierta labor critica de revisién de la
Vulgata para mejorarla; también es muy conveniente para el tedlogo el co-
nocimiento de las lengua biblicas, lo cual le proporciona grandes ventajas
en su trabajo; pero junto a ello sefala que las lenguas no son suficientes
para la labor critica y hermenéutica: no son el instrumento unico, ni prin-

3% Cf.LT, 11, 15, 80.

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-161



160 Juan Belda Plans

cipal (aunque sea primario); es necesario, sobre todo, el don sobrenatural
de Dios para poder entender el sentido divino de las Escrituras, y asi poder
interpretarlas y traducirlas adecuadamente.

Podriamos concluir diciendo que Cano es a la vez tradicional y moder-
no. Lo primero porque conserva y respeta las ideas fundamentales de la
Teologia Escoldstica al uso; lo segundo porque incorpora y anade una serie
de novedades que toma de la moderna critica humanista. El resultado es
una postura equilibrada que acepta las aportaciones novedosas de la cultura
de su época, pero moderdndolas de sus excesos, sobre una base tradicional
del uso de la Vulgata. No es bueno, ni la inmovilidad y reticencia de algu-
nos escoldsticos respecto a las lenguas biblicas; ni tampoco la arrogancia
de otros humanistas que desprecian todo el trabajo anterior, pretendiendo
partir de cero.

Referencias bibliograficas

Andrés Martin, M. (1976-77). La Teologia Espasiola en el siglo XVI, 2 vols. Ma-
drid: BAC maior.

— EI Método teolégico en la Epoca Moderna (1981). En El método en Teologia,
Actas del I Simposio de Teologfa Histérica, Facultad de Teologifa San Vicente Ferrer.
Valencia, 201-233.

Allen, P.S. (1906-1958). Opus epistolarum Desiderii Evasmi Roterodami. Oxford
(12 vols) vol. 5, 183.

Avilés Fernandez, M. (1987). La Exégesis biblica espanola (1546-1700). En M.
Andrés (dir.), Historia de la Teologia Espasiola. Madrid: FUE, vol. 2, 75-160.

Augustijn, C. (1989). Erasmo da Rotterdam. La vita e [ ‘opera. Brescia.

Belda Plans, J. (1984). Teologia y Humanismo en la Escuela de Salamanca del siglo
XVI. Actas del ITI Simposio de Teologia Histdrica, Facultad de Teologia San Vicente
Ferrer. Valencia, 169-174.

— (2000). La Escuela de Salamanca y la renovacion de la Teologia en el siglo XV,
Madrid: BAC maior.

— (2010). Historia de la Teologia. Madrid: Palabra.

— (2013). Melchor Cano, tedlogo y humanista. Biblioteca Virtual de Poligrafos
Espanoles, Fundacién Larramendi. http:// dx.doi.org/10.18558/FIL006.

— (2017). Benito Arias Montano. Biblioteca Virtual de Poligrafos Espanoles,
Fundacién Larramendi. hetp:// dx.doi.org/10.18558/FILO0SS.

DoMINGO DE SoTo (2005). RELECCIONES ¥ OPUSCULOS MARTIN DE La
Hoz,].C. (epIT.), vOL. III (RELECCIONES ESCRITURISTICAS). SALAMANCA: SAN

Espiritu LXXI (2022) -n.° 163 - 141-161

Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas biblicas en Teologia 161

ESTEBAN.

Egio, J. L.- Ramirez Santos, C. A. (2020). Revisién critica de la investigacién re-
ciente sobre la Escuela de Salamanca (2008-2019) y bibliografia multidisciplinar,
(Conceptos, Autores, Instituciones). Madrid: Dikinson.

Garcia-Moreno, A. (1983). La Biblia en el entorno de Trento. Seripta Theologica
15/2,567-585.

— (1986). La Neovulgata. Precedentes y actualida. Pamplona: Eunsa.

Grabmann, M. (1940). Historia de la Teologia Catdlica. Madrid: Espasa Calpe.

Huizinga, J. (1987). Erasmo. Barcelona: Salvat.

Halkin, L.E. (1995). Erasmo entre nosotros. Barcelona: Herder.

Jedin, H. (1949-75). Geschichte des Konzils von Trient, 4 vols. Freiburg: Herder;
trad. espafiola (1972-81). Historia del Concilio de Trento, 4 vols. Pamplona: Eunsa.

Marcotte, E. (1949). La nature de la theologie d apres M. Cano. Otawa.

Melchor Cano (2006). De locis theologicis. trad. espanola. J. Belda Plans (dir.). Ma-
drid: BAC.

Mondin, B. (1996). Storia della Teologia, 4 vols. Bolonia: Studio Domenicano.

Lang, A. (1925). Die loci theologici des Melchior Cano und die methode des dogma-
tischen beweises. Munich.

Langella, S.-Ramis, R. (eds.), (2021). ;Qué es la Escuela de Salamanca? Madrid:
Sindéresis.

Pozo, C. (1962). Fuentes para la historia del método teoldgico en la Escuela de Sala-
manca. Granada: Facultad de Teologia.

Rummel, E. (1995). The Humanist-Scholastic debate in the Renaissance and Refor-
mation. Cambrigde: Harvard UP.

Espiritu LXXI (2022) - n.° 163 - 141-161



	_Hlk85890760
	37454
	25690
	38731
	33529
	41127
	41139

