
Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas 
en Teología

Melchor Cano. The debate on the use of biblical languages in Theology

Juan Belda Plans  
Academia de Historia Eclesiástica de Valencia  

jmbp73@gmail.com

Resumen: Se expone aquí el serio debate del siglo XVI entre el sector humanista y 
el escolástico, sobre la necesidad de acudir a las fuentes originales de la Sagrada Escri-
tura (hebrea y griega) en la argumentación teológica. Los humanistas descalificaban 
la teología escolástica por trabajar sobre una traducción de los textos bíblicos (la Vul-
gata de San Jerónimo), y no sobre las fuentes. Cano defiende el valor de la Biblia Vul-
gata, cuya autoridad dogmática fue aprobada en Trento, argumentando las razones de 
fondo de la cuestión. No obstante, aprueba también la conveniencia y la utilidad de 
acudir a las fuentes originales (como instrumentos), pero no la necesidad absoluta. 
De hecho, a partir de aquí el teólogo que se precie deberá conocer suficientemente, y 
utilizar en su trabajo teológico, las lenguas bíblicas originales (hebreo y griego). 

Palabras clave: Lenguas bíblicas, Biblia Vulgata, Teología Escolástica, Humanismo 
crítico

Abstract: The serious debate of the 16th century between the humanist and the scho-
lastic sector is exposed here, on the need to go to the original sources of Sacred Scripture 
(Hebrew and Greek) in theological argumentation. The humanists disqualified scholas-
tic theology for working on a translation of biblical texts (the “Vulgata” of Saint Jerome), 
and not on the sources. Cano defends the value of the “Vulgata” Bible, whose dogmatic 
authority was approved in Trent, arguing the underlying reasons for the matter. Howe-
ver, he also approves the convenience and usefulness of going to the original sources (as 
instruments), but not the absolute necessity. In fact, from here on, the self-respecting theo-
logian must sufficiently know, and use in his theological work, the original biblical lan-
guages (Hebrew and Greek). 
Keywords: Biblical languages, Vulgate Bible, Scholastic Theology, Critical Huma-

nism

 Artículo recibido el día 22 de septiembre y aceptado para su publicación el 14 de 
diciembre de 2021.

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-164



142 143 Juan Belda Plans Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas en Teología

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161 Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161

I. Introducción

El presente estudio se propone introducir al lector en uno de los princi-
pales debates que tuvo lugar en el siglo XVI, en sede teológica sobre todo. 
Se trataba de la fuerte polémica suscitada entre humanistas y teólogos es-
colásticos acerca del uso de la Sagrada Escritura. Los primeros imponían el 
recurso a las fuentes bíblicas originales (hebreo y griego), dentro de su gran 
grito “ad fontes”, descalificando cualquier estudio que no partiese de ahí. 
Por su lado, los escolásticos, todavía dentro de la gran tradición medieval, 
trabajaban sobre la traducción de la Biblia Vulgata de San Jerónimo. Hubo 
honrosas excepciones, ya en siglo XV, como el catedrático salmantino lla-
mado “El Tostado”, Alfonso de Madrigal, que fue un pionero en el uso de 
las lenguas bíblicas para el trabajo teológico. Según los humanistas el estu-
dio de los escolásticos quedaba descalificado científicamente por basarse en 
una “traducción” (la Vulgata). Esta grave discusión llevó a los mejores teó-
logos de la Escuela de Salamanca del siglo XVI a abordar a fondo el tema.

Entre los más destacados encontramos a Melchor Cano, titular de la cá-
tedra de Prima de la Facultad de Teología de la Universidad Salmantina, 
y gran discípulo del Maestro Vitoria. Su gran obra de epistemología teo-
lógica De locis theologicis1 supuso una revolución importante en los méto-
dos teológicos del momento. Dentro de esta preocupación metodológica, 
Cano aborda de lleno el problema planteado por los humanistas, dando 
soluciones originales y, de algún modo, desconcertantes para el mundo cul-
tural humanista, como se verá a lo largo de este estudio.

Por otro lado, como dato complementario, debemos aludir al talante 
cultural del propio Cano. Es reconocido por todos, no solo como gran 
Maestro salmantino en el campo teológico, sino también como un pensa-
dor plenamente inserto en la cultura humanista de su tiempo2. No se trata-
ba de un escolástico “rancio” de la antigua escuela medieval. Era un teólogo 
moderno que asumió seriamente los retos de la cultura de su tiempo, be-
neficiándose de ella y aplicando muchos de sus recursos al trabajo teológi-
co. Entre otras cosas, se esmeró en usar un latín de cuidada factura, que le 
hizo acreedor del título de “Cicerón de las Escuelas”. Por tanto, hablaba con 
cierta autoridad sobre las cuestiones planteadas. Es bien conocido que los 
humanistas despreciaban el latín “barbaro” (decían) utilizado por los teó-

1   Melchor Cano, De locis theologicis.
2   Cf. Melchor Cano humanista, en Ibidem, XCIV-CXXXVI.

logos escolásticos; para ellos el lenguaje era la expresión por excelencia del 
ser humano, reflejo de su inteligencia y valía personal. Ante un personaje 
como Melchor Cano, sus armas dialécticas eran más débiles que de ordi-
nario. Veamos, pues, como discurrió el interesante debate sobre las lenguas 
bíblicas y su uso en el quehacer teológico. 

II. Planteamiento del problema

Es bien conocido por los estudiosos que en la Baja Edad Media se produ-
ce una cierta degradación de la Teología Escolástica, causada principalmen-
te por el abuso de la razón en sede teológica. La ruptura de las relaciones 
Fe-Razón, consecuencia sobre todo del Nominalismo, fue la raíz última de 
esta situación. Entrados ya en el siglo XVI nos encontramos en un mundo 
cultural nuevo, donde la moda humanista impone su ley. Y esto también en 
el ámbito de la Teología; los humanistas (Erasmo el primero) mostraban un 
gran interés por la Ciencia Sagrada, pretendiendo intervenir para renovarla 
y llevarla por caminos nuevos que la rescatase del racionalismo medieval. 
Obviamente ellos siguieron la senda de la Sagrada Escritura; la Teología 
debe consistir en el estudio de la Biblia, basado en una buena crítica tex-
tual y reglas hermenéuticas adecuadas. Es decir, suelen caer en el extremo 
contrario: un biblismo absoluto que, de algún modo, los emparentaba con 
los luteranos. Rechazaban de plano la carga especulativa (racionalista) de 
la tradición escolástica como inservible, incluso perjudicial, para la sana 
Teología. Puestas así las cosas el debate Humanismo vs Escolástica estaba 
servido, y además en puntos esenciales para la verdadera Teología.

Dentro de ese gran debate acerca de la Teología y su método, se plantea 
una cuestión fundamental de cuya correcta solución depende el ser o no ser 
de la Teología misma; es la siguiente: si es necesario recurrir a las fuentes bí-
blicas hebrea y griega para entender las Sagradas Escrituras (su sentido y su 
verdad), o si, por el contrario, basta con el texto latino de la edición Vulgata 
de San Jerónimo, la cual es suficiente por su autoridad y prestigio seculares 
en el uso de la Iglesia Romana3. 

3   En el libro segundo de su tratado De locis theologicis, Cano aborda de lleno la cuestión de 
la autoridad dogmática y teológica de la Vulgata (caps. 12-15). Citamos según el texto de la 
Editio princeps (Salmanticae 1563): LT seguido del libro (en números romanos), capítulo (en 
arábigos), y páginas de dicha EP. Afirma Cano: “In tertia vero quaestione magna dissensio est, 
eaque nisi diiudicetur, in summo errore necesse est nos, atque in maximarum rerum ignoratione 



144 145 Juan Belda Plans Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas en Teología

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161 Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161

La cuestión, en efecto, era decisiva. Tanto el sector humanista como el 
protestante descalificaban en bloque la Teología Escolástica al uso afirman-
do la necesidad absoluta del recurso a las fuentes hebrea y griega para hacer 
Teología. No se podían considerar teólogos quienes recurrían a una traduc-
ción de la Sagrada Escritura en vez de acudir a las fuentes originales. Quizá 
el representante más cualificado de esta postura fuese el mismo Erasmo, 
quien afirmaba, por ejemplo: “Quien pretenda ser verdadero teólogo es ne-
cesario que estudie las fuentes”4. Cano recoge dicha objeción:

Bajaron luego un peldaño más, sosteniendo la opinión de que no se ex-
ponían las Sagradas Letras si seguían la traducción vulgar latina, pues esto 
—dicen ellos— no es explicar al autor de la Escritura Sagrada, sino a su 
traductor. […] Despreciarán a los autores escolásticos, porque han ligado su 
fe a un vulgar traductor latino, cuya interpretación sin embargo (así dicen 
ellos) no estamos obligados a seguir5.

Se puede afirmar en términos generales que en la Teología Escolásti-
ca medieval la Sagrada Escritura estaba presente de manera fundamental, 
como sosteniendo todo el armazón de su construcción teológica. En esa 
época, el texto bíblico de la Vulgata de San Jerónimo era pacíficamente uti-
lizado, de modo que estaba ausente la necesidad de la investigación crítica 
textual, La Teología medieval estaba en posesión segura e indiscutida de la 
Sagrada Escritura, por lo cual el método de la prueba escriturística estaba 
enfocado a una exposición positiva del sentido de la Escritura, y no a una 
consolidación crítica del texto escriturístico6. 

Las condiciones del estudio de la Escritura cambiaron profundamente 
con el advenimiento de una nueva época cultural y religiosa. El criticismo 

versari”, LT, II, 12, 58-59
4   “In fontibus versetur oportet qui velit esse vere theologus”, Ratio seu Methodus compendio 

perveniendi ad veram Theologiam, P.S. Allen, Opus epistolarum Desiderii Erasmi Roterodami, 
vol. 5, 183.

5   “Inde rursus in eam opinionem descenderunt, ut non se existiment Sacras Litteras exponere, 
si interpretationem latinam vulgarem sequantur. Id enim (inquiunt) est, non auctorem Scriptu-
rae Sacrae, sed eius interpretem explicare” LT, II, 12, 61. “Nempe scholasticos auctores despicient, 
qui vulgari latino interpreti fidem suam alligarint, cuius tamen (ut aiunt) intelligentiam sequi 
non cogimur” LT, II, 13, 63.

6   Cf. A. Lang, Die loci theologici, 92-93; seguimos aquí en líneas generales la 
exposición sintética de este autor.

histórico y filológico del Humanismo, el cambio literario provocado por la 
aparición de la Imprenta (c. 1445), y el subjetivismo religioso de la Reforma 
protestante plantearon con toda crudeza una serie de problemas nuevos, 
que afectaban de lleno al uso teológico de la Sagrada Escritura. Todo ello 
exigía una solución profunda; era preciso construir una fundamentación 
dogmática o de principio de la prueba teológica en base a la Escritura.

El primer problema que se planteaba en orden de importancia, y que 
afectaba esencialmente a la Teología Escolástica, era el valor de los textos 
escriturísticos al uso, es decir, el texto de la Vulgata latina de San Jerónimo, 
usada universalmente en la época. Como es bien conocido, San Jerónimo, 
por encargo del Papa San Dámaso, había logrado dar unidad al texto sagra-
do con su versión latina, que acabaría imponiéndose a las otras existentes. 
Pero a lo largo de la Edad Media la multitud de copias manuscritas habían 
ido corrompiendo también el texto de la Vulgata, dando lugar a gran can-
tidad de variantes. Hubo diversos intentos de corregir y unificar su texto, 
pero en general no fueron eficaces7. La aparición de la imprenta en 1445 
dio lugar a una difusión muy amplia de ejemplares, haciendo notar los erro-
res de manera más palmaria8

La corriente del humanismo teológico ante este panorama subrayó con 
fuerza los defectos y errores de la Vulgata, haciendo una crítica implacable 
de esta situación y pasando sin más a los hechos. En efecto, por todas partes 
se intentaba corregir la Vulgata en base a códices antiguos (depuración del 
propio texto), y también teniendo en cuenta las lenguas originales (cambios 
del texto antiguo por nuevas traducciones latinas parciales). No faltaban 
además autores más audaces que emprendieron la dura tarea de hacer una 
nueva traducción latina completa a partir de las fuentes hebrea y griega.

7   A partir del siglo X surge una fuerte reacción tendente a limpiar el texto de la Vulgata 
de todas las variantes procedentes de otras versiones latinas y los errores de los copistas; es la 
época de los famosos Correctorios tendentes a devolver al texto latino tradicional su condición 
primigenia. Para los datos concretos de autores y obras, vid. A. García-Moreno, La 
Neovulgata. Precedentes y actualidad, 110-206.

8   La Biblia fue el primer libro que se imprimió, conocida como la Biblia de Gütenberg, 
publicada en Maguncia sin indicación de fecha ni lugar (1445 aprox.); la segunda Biblia 
impresa fue la de Bamberg en 1460. Desde este año hasta 1520 se publicaron unas 157 
ediciones de la Vulgata. Desgraciadamente la mayoría de estas ediciones ofrecían un texto más 
bien mediocre, sin ningún valor crítico; los impresores por razones de comodidad recurrieron 
a los textos en uso durante los siglos XIII a XV. Las primeras ediciones críticas de la Vulgata 
salen en torno a 1517 (en concreto el texto de la Biblia Políglota Complutense parece que fue 
el primer texto crítico). Cf. García-Moreno, La Biblia en el entorno de Trento, 573-
576.



146 147 Juan Belda Plans Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas en Teología

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161 Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161

Lo decisivo aquí era que el mundo teológico había tomado conciencia 
generalizada del problema de la crítica textual, y ésta se planteaba de mane-
ra perentoria, exigiendo una toma de postura fundamental. En resumen, la 
Teología del siglo XVI ya no podía pasar por alto los estudios filológicos y 
de crítica textual; desde ahora el conocimiento de las lenguas bíblicas for-
maba parte necesaria del bagaje intelectual del teólogo.

Y lo más importante era que no se trataba de cuestiones puramente gra-
maticales (filológicas), en las que tan empeñados estaban los humanistas. 

Desde el momento en que muchos humanistas afirmaron la vuelta a 
los textos originales, como una condición previa para encontrar el sentido 
verdadero y apto en orden a la prueba escriturística, la inseguridad textual 
amenazaba con socavar la fuerza probatoria dogmática de la Vulgata, y la 
apelación a la “veritas hebraica” o a la “veritas graeca” constituía una esca-
patoria fácil a consecuencias dogmáticas incómodas; desde ese mismo mo-
mento la Teología estaba muy interesada en buscar una solución profunda 
y de principio a la cuestión del texto bíblico, en particular de la Vulgata9. 

En efecto, frente a todos esos problemas suscitados sobre la Sagrada Es-
critura y su uso en sede teológica, se produjeron serios esfuerzos de los teó-
logos católicos contemporáneos para resolverlos de una manera teológica. 
Entre los más importantes cabe citar a los lovanienses J. Driedo y F. Titel-
mans OFM, así como al complutense D. López de Zúñiga, colaborador en 
la Biblia Políglota de Alcalá10.

Pero, sobre todo, frente a todas estas conmociones producidas por la 
corriente del Humanismo cristiano, fue el Concilio de Trento quien vino a 
proporcionar una base firme en todas estas cuestiones en litigio. La Sesión 
IV (8 de abril de 1546) trató de lleno acerca del asunto y aprobó el famoso 
Decreto “Insuper”: De Vulgata editione Bibliorum et de modo interpretan-
di Sacram Scripturam11. El hecho de que se abordaran estas cuestiones al 
principio de los trabajos del Concilio, es sin duda expresivo de su impor-
tancia y de la preocupación general de los Padres conciliares por los pro-
blemas planteados. Allí se fijó con toda claridad el canon de las Escrituras; 
asimismo se declaró la autenticidad sustancial de la versión latina Vulgata, 

9   A. Lang, Die loci theologici, 95.
10   Ibidem, 97. Cf. E. Rummel, The Humanist-Scholastic, 96-125. 
11   Cf. Denzinger-Hünermann, 1506.

despejando la inseguridad existente sobre el texto bíblico en la predicación 
y trabajo teológico, tomando al mismo tiempo la decisión de preparar una 
edición mejorada del texto.

Centrándonos en la cuestión de la Vulgata, el Concilio abordaba de lle-
no esta importante controversia. La Diputación Conciliar “Sobre los abusos 
de la Sagrada Escritura” (17 de marzo de 1546), elaboró una relación de 
los principales abusos existentes en del uso de la Escritura, proponiendo los 
remedios oportunos. De los cuatro puntos señalados, el segundo se refería 
a la cuestión que tratamos: dado el estado actual deficiente del texto trans-
mitido de la Vulgata, se debe proponer al Papa que se establezca un texto 
limpio de la misma, y, a ser posible, también de la Biblia hebraica y griega12.

Es conocido el agitado debate conciliar cuyo decantado final fue el De-
creto “Insuper” citado anteriormente; en él no aparece el segundo punto 
del informe de la Diputación Conciliar sobre la corrección del texto de la 
Vulgata, que, no obstante, se hará llegar a Roma por otros cauces. Quizá lo 
más sustancial de los debates conciliares, y del documento final, sea la razón 
última que se dio para autentificar el texto de la Vulgata: ello no se debía 
primordialmente a razones críticas sino, en palabras del teólogo y obispo 
dominico Bertano: “Porque es desde siglos la Biblia de la Iglesia”, o como 
recoge el propio Decreto conciliar, porque “está aprobada por el largo uso 
de tantos siglos en la Iglesia misma”13.

Que la cuestión de la Vulgata no estaba ni mucho menos zanjada, se 
deduce con claridad de la historia posterior. Ya Pio IV nada más terminar 
el Concilio (1564) nombró una Comisión de revisión de la Vulgata, aten-
diendo así a los deseos del propio Concilio. El trabajo, ciertamente comple-
jo, que afectaba no solo a la depuración crítica del texto mismo de la Vulga-
ta de San Jerónimo, sino también a la corrección de determinados pasajes 
defectuosos, según las fuentes hebrea y griega, tuvo una primera conclusión 
importante en la edición Sixto-Clementina de 1592, de la cual vivió la Igle-
sia durante cuatro siglos.

12   Cf. Jedin, Concilio de Trento, vol. 2, 85-86. Seguimos aquí la excelente exposición 
de Jedin, a la que se puede acudir para ampliar puntos concretos, con los correspondientes 
apoyos bibliográficos.

13   “Quae longo tot saeculorum usu in ipsa Ecclesia probata est”, Dz-Hün, 1506.



148 149 Juan Belda Plans Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas en Teología

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161 Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161

III. Melchor Cano entra en el debate

¿Qué opinaba Melchor Cano sobre el particular? Para todo aquel que 
haya leído al salmantino, salta a la vista su confrontación frecuente con el 
mundo humanista. Es pues del máximo interés conocer el pensamiento de 
uno de los mejores teólogos del Siglo de Oro español, en un tema crucial 
para la Teología.

Es bien conocido el gran objetivo de Melchor Cano en toda su tarea 
de investigación: crear una nueva epistemología teológica que dé firmeza y 
seguridad a los debates; su obra De locis theologicis, es clásica en este senti-
do. Naturalmente el primer campo que aborda es el escriturístico. Así pues, 
emprende un tratamiento teológico profundo de los problemas modernos 
planteados sobre la Sagrada Escritura, intentando adaptar y poner al día, 
según las necesidades de los nuevos tiempos, el uso teológico de la prueba 
escriturística.

Es en el libro segundo del tratado De Locis, titulado “De auctoritate Sa-
crae Scripturae” (el más amplio de toda la obra), donde aborda las princi-
pales cuestiones bíblicas debatidas en su época: la inspiración bíblica, el 
canon bíblico, y finalmente la cuestión del texto bíblico mismo, especial-
mente la autoridad teológica de la versión latina Vulgata (las cuestiones de 
crítica textual) 14.

Para nuestro propósito nos interesa centrarnos en la cuestión crucial del 
texto latino de la Biblia Vulgata y su autoridad crítica. A su tratamiento y 
solución dedica Cano una extensión considerable dentro del tratado De lo-
cis15. Lógicamente está cuestión está estrechamente relacionada con el tema 
de la necesidad y manejo de las lenguas bíblicas en la tarea teológica, por 
eso el taranconense las tratará conjuntamente.

La cuestión, tal y como se planteaba en la época, era esta: ¿es necesario 
recurrir a las fuentes hebrea y griega para entender la Sagrada Escritura, o 
es suficiente la Vulgata latina? En breve: ¿Biblia hebrea y griega (fuentes 
originales) o Vulgata latina? Esta era la disyuntiva. De aquí surgían otras 

14   Un buen resumen de las ideas hermenéuticas de Cano en el De Locis puede verse en A. 
Lang, Die loci theologici, 110-111, con referencias y textos concretos. Cabe señalar también 
que por el momento no existe, que sepamos, ninguna monografía específica sobre las ideas 
escriturísticas de Cano. En estos textos, entre otros temas importantes, Cano subraya el papel 
del Magisterio de la Iglesia como regla interpretativa fundamental, frente al individualismo y 
subjetivismo protestante.

15   Cf. LT, II, caps. 12-15, 58-81.

cuestiones derivadas: ¿en las controversias de la fe es necesario recurrir a los 
textos hebreo y griego para solucionarlas satisfactoriamente? ¿Se pueden 
considerar teólogos aquellos que sigan la Vulgata en su tarea teológica? ¿Es 
necesario al teólogo el conocimiento de las lenguas bíblicas, o simplemente 
es útil?  Es claro que la solución del partido humanista era favorable a las 
fuentes originales. Pero esto, que se irá imponiendo por su propio peso, los 
humanistas lo exigían inmediatamente, llevando las cosas a planteamientos 
extremos, sin matizaciones ni distingos, cayendo en ocasiones en exagera-
ciones patentes. En la respuesta a estas cuestiones, y en su solución pruden-
te y matizada, estará la gracia del tema, y a ello se dispone nuestro autor. 
Veremos que básicamente va a defender la autenticidad sustancial de la Vul-
gata para la tarea teológica, pero al mismo tiempo incorporará muchas de 
las propuestas humanistas, moderándolas en su extremosidad.

IV. Respuesta de Cano a la cuestión planteada

En el tratamiento de la cuestión Cano sigue los siguientes pasos: 1) ar-
gumentos de los que defienden la necesidad de recurrir a las fuentes hebrea 
y griega, para entender la Sagrada Escritura (cap. 12); 2) demostración de la 
autoridad doctrinal de la Vulgata (cap. 13); 3) refutación de los argumentos 
anteriores (cap. 14); 4) utilidad de las lenguas hebrea y griega en Teología 
(cap. 15).

Cano constata desde el inicio que en esta cuestión existe un gran des-
acuerdo (magna dissensio), y que se trata de materias de la máxima impor-
tancia que afectan a la unidad de la Iglesia16. A continuación, responde en 
cuatro conclusiones: las dos primeras defienden positivamente la autoridad 
y el valor doctrinal de la Vulgata, mientras las dos restantes rechazan la “ne-
cesidad general” de acudir a las lenguas originales en el trabajo teológico, 
aunque no su “conveniencia” (utilidad).

En la primera conclusión, que es como la base y el fundamento de todo 
lo demás, Cano afirma la autenticidad sustancial del texto de la Vulgata. En 
materia de fe y costumbres refleja la verdad revelada y, por tanto, no con-
tiene errores. Este es su tenor literal: “Esta edición antigua y vulgata, que la 
Iglesia latina ha usado desde los tiempos de Jerónimo, debe ser mantenida por 

16   “¿Ego ne, de maximis et quae ad Ecclesiae unitatem continendam magnopere pertineant…?”, 
LT, II, 12, 61.



150 151 Juan Belda Plans Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas en Teología

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161 Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161

los fieles en todo aquello que mira a la fe y a las costumbres”.17 La segunda con-
clusión es un corolario de la anterior y afirma la autoridad dogmática de la 
Vulgata para resolver las controversias teológicas suscitadas, en materia de 
fe y costumbres: “Si surgiera entre los católicos alguna discusión sobre las cos-
tumbres y la fe, es necesario definirla mediante esta antigua edición latina”18. 
En la tercera conclusión se alude al aspecto negativo: “En una disputa sobre 
la fe y las costumbres no se debe apelar en la época actual a los ejemplares he-
braicos o griegos, ni tampoco hay que sacar de ellos argumentos demostrativos 
en las controversias”19. La cuarta conclusión hace ya referencia al tema críti-
co propiamente dicho: “En materia de fe y costumbres, no se deben corregir 
los ejemplares latinos mediante los hebraicos y griegos”20.

En la demostración de la tesis fundamental (la autenticidad dogmática 
de la Vulgata) Cano parte del texto, literalmente reproducido, del Decreto 
Insuper de Trento (Sesión IV, de 8 de abril de 1546), y va a tratar de exponer 
las razones y las causas que subyacen a la definición tridentina. Una primera 
razón de gran solidez consiste en afirmar que si la Vulgata contuviese erro-
res de contenido (dogmáticos), dicho error recaería sobre la misma Iglesia 
que la ha usado durante siglos, de tal modo que la fe vacilaría, al quitar el 
fundamento sobre el que se ha apoyado durante tanto tiempo, lo cual no 
puede darse. “Así pues, se concluye que, en aquellas cosas que atañen a la fe y 
a las costumbres, debe ser mantenida inquebrantablemente la edición latina, 
avalada por el uso de la Iglesia durante tantos siglos”21.

Asimismo, todo el trabajo de los teólogos y jueces eclesiásticos se haría 
inútil durante muchos siglos: 

Me pregunto: ¿Acaso en sus disputas concluyeron algo o no? Si nada 
cierto se concluyó, ¡oh desgraciados hombres que durante trescientos años, 
o aun más, desperdiciaron su tiempo y su esfuerzo! Carecían, efectivamen-

17   “Editionem hanc veterem, atque vulgatam, quam post tempora D. Hieronymi Latina 
Ecclesia usurpavit, fidelibus esse retinendam in his omnibus quae ad fidem et mores spectabunt”, 
LT, II, 13, 61.

18    “Si qua morum et fidei quaestio inter Catholicos exoriatur, eam definiri oportere per 
latinam hanc veterem editionem”, LT, II, 13, 61-62.

19   “In fidei ac morum disputatione non esse nunc temporis ad hebraica, graecave exemplaria 
provocandum, nec ex iis certam controversiarum fidem esse faciendam”, LT, II, 13, 62.

20   “In his quae ad fidem et mores pertinent, non esse latina exemplaria per hebraica vel graeca 
corrigenda”, LT, II, 13, 62.

21   “Conficitur itaque editionem latinam tot annorum centenariis usu Ecclesiae comprobatam, 
in his quae ad fidem et mores attinent, esse inconcusse tenendam”, LT, II, 13, 62.

te, de pericia en la lengua griega y hebraica, pero contentos con el traductor 
latino solo, confirmaban las tesis de la Escuela, a la par que rechazaban to-
das las que se les oponían, mientras la Iglesia Romana y Latina callaba, veía, 
aprobaba. […] Por consiguiente, esa edición (Vulgata) debe ser mantenida 
por los fieles 22.

También la autoridad de los Santos Padres vacilaría en muchos puntos: 
los que desprecian la edición latina y exigen los originales hebreo y griego: 

Despreciarán incluso a los antiguos Santos, que carecieron de pericia en 
la lengua hebrea. Pues sabemos que de entre los griegos fueron expertos co-
nocedores de la lengua hebrea Doroteo, Orígenes y Eusebio, pero de entre 
los latinos, aparte de Clemente y Jerónimo, apenas algún otro conoció la 
lengua hebrea. Por lo tanto, era necesario que casi todos los Santos desva-
riaran ofuscados en el Antiguo Testamento, y que incluso con sus ojos ce-
gados persiguieran a tientas todos los misterios de ese mismo documento23.

Además, para nuestro autor el texto de la Vulgata no se debería corregir 
en base a los textos hebreos y griegos, de los que se disponía en su tiempo 
(hasta 1560). Al hacer estas indicaciones expresamente hace referencia di-
recta a cuestiones de fe y costumbres (quae ad fidem et mores pertinent). Es 
decir, vendría a decir Cano, cuando se trata de aclarar cuestiones de fe, en 
las discusiones teológicas, o en las instancias magisteriales, no es necesario 
acudir a las fuentes originales para llagar a una solución satisfactoria; in-
cluso, no se debería sopesar el texto de la Vulgata según el hebreo y griego. 

Pero en todo caso, en qué razones se apoya. ¿Porqué así? La razón prin-
cipal, según su criterio, es la corrupción y los defectos de la Biblia hebrea o 

22   “Id peto, an quicquam in suis disputationibus confecerint, necne. Quod si nihil certi confec-
tum est, o miseros homines qui tercentum annos, atque eo amplius, et oleum et operam perdide-
runt! Quippe linguae graecae atque hebraicae non habuerunt peritiam; sed, solo interprete latino 
contenti, scholae quidem dogmata confirmabant, reiiciebant autem universa quae illis adversa-
rentur, Romana atque adeo Latina Ecclesia tacente, vidente, probante. […] Ea igitur editio est a 
fidelibus retinenda” LT, II, 13, 62-63.

23   “Despicient Sanctos etiam priscos, qui hebraicae linguae peritia caruere. Nam ex graecis 
Dorotheum, Origenem, et Eusebium hebraicas litteras legimus calluisse, ex latinis autem, praeter 
Clementem et Hieronymum, vix alius quisquam hebraeas litteras novit. Quocirca fere Sanctos 
in Veteri Testamento hallucinari necesse erat, imo adeo eiusdem instrumenti sacramenta omnia 
caecis oculis attrectare”, LT, II, 13, 63.



152 153 Juan Belda Plans Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas en Teología

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161 Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161

griega que nos ha llegado a nosotros (nos situamos siempre en tiempos de 
Cano). En ellas faltan muchos pasajes que están en la Vulgata, y que el uso 
secular de la Iglesia latina atestigua, según definió Trento. Pero, sobre todo, 
los judíos y los griegos falsificaron muchos textos, para que no coincidieran 
con el texto de la Vulgata, como demuestran las advertencias de los San-
tos Padres. Todo ello es expuesto con cierta minuciosidad y documentado 
abundantemente por Cano24. 

Estas graves deficiencias críticas de las fuentes hebrea y griega —según 
el criterio del salmantino— se pueden atestiguar también, entre otras razo-
nes, por el hecho de que han dado lugar a muchas traducciones diferentes. 
Por eso dirá, no sin cierta ironía burlona: 

Además, muy a menudo existe una gran discrepancia entre los códices 
griegos que ahora se manejan, de ahí que en nuestros tiempos, incluso quie-
nes dicen contrastar los textos latinos con los griegos, no raramente disien-
ten entre sí, no sólo en las palabras sino también en las ideas. ¿Cómo es, si 
no, que a veces esos nuevos traductores no traducen en el mismo sentido 
los mismos ejemplares? Pues el versículo cuarto del Salmo 109 lo traduje-
ron de distinta manera Lutero, Pomerano, Pelican, Buzero, Munster, Zuin-
glio, Félix, Pagnino. […] ¿Cómo es que Erasmo no está de acuerdo consigo 
mismo? Se conserva, en efecto, su quinta edición y se conservaría la sexta, 
si no hubiera temido que se le tachara de inconstancia, o no hubiera sido 
impedido por la muerte25.

24   Cf. LT, II, 13, 64-66. A modo de ejemplo: “Asimismo, los doctores hebreos, enemigos 
nuestros sin duda, se empeñaron con mucho celo en corromper el texto hebraico, con vistas 
a lograr que el Antiguo Testamento entrara en contradicción con nuestros ejemplares, como 
cuenta Eusebio. También los griegos, movidos por el mismo empeño, violaron el Nuevo 
Testamento en muchos lugares, para hacer coincidir la Escritura con su propio sentir, como 
atestigua Tertuliano, y Eusebio, etc”. (“Item, hebreorum doctores, nostri videlicet inimici, multo 
studio contenderunt textum hebraicum corrumpere, ut Vetus Testamentum nostris exemplaribus 
facerent esse contrarium, ut Eusebius, lib.4 Eccle. Histo., c. 18, refert. Graeci quoque eadem con-
tentione multis locis, ut Scripturam ad suum sensum traherent, Novum Testamentum violarunt, 
ut Tertullianus..., Eusebius..., Ireneus…”), Ibidem, 64.

25   “Praeterea magna est dissensio saepenumero graecorum codicum, qui nunc habentur in 
manibus. Unde, et qui nostris temporibus ad graeca dicunt se expendere latina, haud raro inter 
se dissident, non in verbis modo, sed in sententiis quoque. Quid, quod interim eadem exemplaria 
novi isti interpretes non eodem sensu interpretantur? Nam, versum quartum Psalmi 109 aliter 
Lutherus, aliter Pomeranus, aliter Pelicanus, aliter Buzerus, aliter Munsterus, aliter Zuinglius, 
aliter Faelix, aliter Pagninus traduxerunt. [...] Quid, quod Erasmo cum seipso non convenit? 
Extat enim quinta, extaret et sexta editio, nisi vel inconstantiae notam sibi inurendam metuisset, 

La conclusión se impone: no es necesario corregir la Vulgata con las 
fuentes hebrea y griega, sobre todo en referencia a las controversias de la fe. 
Esto, según el salmantino, se basaría en el error insidioso de que los códi-
ces hebreo y griego, existentes al presente, contienen el texto original más 
correctamente, que los que utilizó San Jerónimo, que trabajó en tiempos 
tan tempranos y en base a muy buenos manuscritos. Ya se ha visto que las 
fuentes originales de que disponemos (en el siglo XVI) muchas veces no 
son de fiar: 

Así pues, muy previsoramente fue establecido por el Sagrado Conci-
lio Tridentino que de entre las muchas ediciones latinas de los Sagrados 
Libros, sólo la edición antigua y Vulgata, aprobada por el uso general du-
rante tantos siglos, fuera tenida por auténtica en las disputas públicas. De 
este modo, en la época actual no se debe apelar, en una discusión de fe y 
costumbres, a los ejemplares hebraicos o griegos. Y es que, efectivamente, 
por medio de los códices discrepantes de los hebreos o de los griegos, mal 
pueden confirmarse los dogmas de fe o mantenerse la unidad de la Iglesia26.

Todo esto no quiere decir que la Vulgata sea perfecta y este libre de de-
fectos. Cano hasta aquí ha estado hablando del valor sustancial o doctrinal 
del texto de San Jerónimo, de cara a la prueba dogmática; en defender estas 
ideas básicas ha puesto todo el énfasis. La Vulgata, no obstante, puede ser 
mejorada desde el punto de vista crítico. Nuestro teólogo es consciente y no 
se opone a ello, aunque tampoco lo enfatice (ya había grandes y numero-
sos entusiastas de esta tarea: los humanistas). En otras palabras, en general 
Cano admite la crítica textual (hablando en términos actuales), dentro de 
unos límites razonables y prudentes.

vel morte fuisset interceptus”, LT, II, 13, 66.
26   “Providentissime igitur a sacra Synodo Tridentina constitutum est, ut ex multis latinis 

editionibus sacrorum librorum, una vetus et vulgata editio, longo tot saeculorum usu recepta, in 
publicis disputationibus pro authentica habeatur. Non est itaque nunc temporis in fidei ac morum 
disceptatione ad hebraica graecave exemplaria provocandum. Quippe cum fidei dogmata per dis-
crepantes, aut hebraeorum, aut graecorum codices male confirmari possint, aut Ecclesiae unitas 
contineri”, LT, II, 13, 67.



154 155 Juan Belda Plans Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas en Teología

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161 Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161

V. Respuesta a la crítica de los humanistas

En cambio, pone reparos serios a una cierta crítica textual de su tiempo, 
proveniente sobre todo del sector humanista, que era demasiado extremista 
e imprudente —según su modo de ver—, cayendo en cierta superficialidad 
o frivolidad. Los defectos de esta crítica textual consistirían en un cierto 
racionalismo filológico, en el afán inmoderado de novedades y, sobre todo, 
en un cuidado extremo de la elegancia estilística latina, que no respetaría el 
genio propio del texto sagrado.

El primer defecto grave (racionalismo filológico) consistía en plantear la 
cuestión como si todo dependiera de las lenguas o de la filología, sin tener 
en cuenta suficientemente que no se trata de un texto literario cualquiera, 
sino de un texto divinamente inspirado27. Cano hace ver que la inteligencia 
de las Escrituras no depende solo, ni principalmente, de la pericia de las 
lenguas (de la gramática o de las ciencias humanas); aunque sea una base 
necesaria, pero no suficiente. Por ello rechaza cierto racionalismo crítico-fi-
lológico de su tiempo, aportando una visión más equilibrada y completa 
que la presentada por ciertos sectores humanistas. Para el entendimiento 
correcto del sentido de las Escrituras no basta la pericia en las lenguas bíbli-
cas, por grande que esta fuere. Hace falta sobre todo un don sobrenatural 
que Dios concede al hombre para que pueda entender su sentido divino. 
Por ello también, para traducir bien la Escritura no bastan las lenguas, se 
precisa además una asistencia de Dios específica.

El segundo fallo de esta crítica textual, proveniente también del sector 
humanista, consiste en un afán inmoderado de novedades que lleva a una 
especie de furor de cambiarlo todo (referido a la corrección del texto de la 
Vulgata y a las nuevas traducciones latinas); “amantes curiosos de noveda-

27   Sobre la primacía, un tanto exagerada, de la Gramática, puede servir de botón de muestra 
estas palabras de Nebrija: “Porque si la facultad de la Gramática es ser esclava de las ciencias 
superiores, sin embargo, cuando disputa sobre el contexto de letras, sílabas, pronunciación, partes 
de la oración, es superior y domina. ¿Si yo fuese médico y tu estuvieses enfermo, no me obedecerías 
para quedar libre de la enfermedad? Más aun, si yo fuese perito en el gobierno de la nave y tu 
ignorante, ¿no me obedecerías para que ambos llegáramos del naufragio al puerto? Así en esta 
nave en la que somos arrastrados por este mar grande y espacioso, todos son arrojados errabundos 
aquí y allá, y necesitan de los dos: unos del médico, otros del timonel sabio, a quienes obedezcan y 
respeten, aunque sean príncipes, reyes, emperadores, pontífices. Y no deben desdeñarse de obedecer 
al ínfimo arte artesano, porque eligió Dios a lo débil de este mundo para confundir a los más 
fuertes, y escondió estas cosas a los sabios y prudentes, y las reveló a los niños”, Apología earum 
rerum quae illi obiiciuntur, Granada 1535, p. VI.

des” les llamará a veces28, “personas que desean innovarlo todo”29 en otras 
ocasiones. Cano se manifiesta aquí reticente ante la avalancha de cambios 
de su época, y pide prudencia y respeto por el texto latino antiguo cuando 
no haya razones de mucho peso para cambiarlo30; y afirma sin ambages que 
en las cosas dudosas prefiere seguir el criterio de la tradición, más que el de 
la novedad; al contrario de como sucede con algunos teólogos modernos.

Otro importante reparo, en relación a la crítica textual de su tiempo, 
al que Cano alude, es, lo que podríamos denominar, el “hiperesteticismo” 
propio del sector humanista, a la hora de las nuevas traducciones latinas 
de la Biblia; o, lo que es lo mismo, el uso sesgado de las lenguas bíblicas 
que busca ante todo la belleza formal del estilo literario latino, repudiando 
otras traducciones por menos elegantes, haciendo de este valor un criterio 
básico a la hora de abordar las nuevas traducciones.

Cuál sea la peculiar sensibilidad de Cano en este punto, queda clara-
mente expresado en un texto un tanto terrible:

Hay, en efecto, algunos a quienes la antigua versión del Nuevo Testa-
mento les parece poco elegante y culta, y por eso les agradaría sobremanera 
que, retirada aquella, ocupara su lugar otra más latina. Es decir, quieren 
pintar la sabiduría de Dios con los colores del arte, y adornarla con las flore-
cillas de los retores, como si de una jovencita se tratara. Pero aquella siendo 
modesta como es, no ambiciona el adorno; siendo seria como es, desconoce 
los afeites; siendo viril como es, no se deja seducir por un mundo afemi-
nado. Lo que dicta el afecto —dijo alguien— carece de adornos; por eso 
el amor no sabe de oropeles. Las palabras bonitas —dijo otro— no son 
propias del negocio (ocupación) sino del ocio; y las palabras acicaladas no 
son propias de la guerra sino de la paz. Por consiguiente, la que llama al 
combate, la que alza su voz como trompeta, la que alerta a gritos sobre los 
enemigos que irrumpen, sobre la muerte que apremia, ésta no sé qué soni-
do horrido y bárbaro tiene; no entona un melodioso canto como la lira o la 
cítara, con suave y dulce sonido31.

28   “Sic puteos nostros iudaei, haeretici, curiosi novarum rerum amatores humo opplere conten-
dunt, certantque nobiscum”, LT, II, 14, 69.

29   “Quamobrem hominibus his qui novandis rebus student...”, LT, II, 13, 68.
30   Sobre la crítica caniana a algunos defectos del Humanismo teológico, vid. J. Belda, 

La Escuela de Salamanca, donde todo este tema se considera en un contexto más amplio, 
con abundante exposición de textos, cf. cap. 3, 266-281.

31   “Sunt enim nonnulli, quibus, quoniam Novi Testamenti antiqua versio parum elegans et 



156 157 Juan Belda Plans Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas en Teología

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161 Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161

Nuestro autor piensa en este punto que dejarse llevar prevalentemente 
por criterios de elegancia de estilo, al traducir la Sagrada Escritura, está fue-
ra de lugar. No se adecuaría bien con el carácter divino y sagrado del texto 
bíblico, sería introducir una novedad estrafalaria e imprudente. Por último, 
el conquense expresa su propia opinión:

Por lo tanto —lo diré sinceramente—, nunca pude aprobar tampoco a 
aquellos que publicaron paráfrasis de las Sagradas Letras, por muy latinas y 
elegantes que fueran, pues cuando asumen la persona de Cristo o de Pablo 
hablando, cuanto más elegante y brillantemente hablan, tanto menos guar-
dan su espíritu y majestad, y por ende se vuelven en cierto modo reos de 
lesionar ese espíritu y majestad. En cualquier caso, como dije tiempo atrás 
siendo un muchacho, con gran asentimiento de sabios varones, si Cristo 
o Pablo me hablaran con la lengua de esos, no serían para mí ni Cristo 
ni Pablo. No es Cristo —créeme— remilgado, no es acicaladito, ni afa-
nosamente adornado. Tampoco Pablo es considerado inculto en la ciencia 
ciertamente, sino en la forma de hablar. Por consiguiente, déjale a Cristo su 
propia lengua, déjale a Pablo su propia lengua, pues una y otra son pluma 
de veloz escriba, que no retoca cada una de las palabras y detalles32. 

Así pues, para nuestro teólogo es una cuestión de respeto al espíritu mis-
mo y al estilo propio de la Sagrada Escritura, que soporta mal un excesivo 
esteticismo, como el de algunos puristas del lenguaje. 

culta est, placeret maxime, ut, illa summota, in illius locum latinior alia succederet. Scilicet artis 
coloribus Dei volunt sapientiam pingere, et quasi puellam rhetorum flosculis exornare. At illa 
modesta cum sit, non ambit ornatum; cum sit gravis, fucum ignorat; cum virilis, mundo muliebri 
non capitur. Sine phaleris est, ait quidam, omne quod dictat affectio. Amor itaque phaleras nescit. 
Discendi ornamenta, alius inquit, non sunt negotii, sed otii; nec militiae sunt picta verba, sed 
quietis. Igitur quae bellicum canit, quae exaltat quasi tuba vocem suam, quae irruentes hostes 
mortem praesentem intonat, ea horridum nescio quid et barbaricum sonat, non tamquam lyra 
citharave carmen musicum suavi dulcique sono canit”, LT, II, 15, 81.

32   “Quamobrem ingenue dicam, ne illos quidem probare unquam potui, qui paraphrases 
quamlibet latinas et elegantes in Sacras Literas ediderunt. Cum enim personam Christi Paulive 
loquentis assumunt, quo elegantius nitidiusque eloquuntur, eo minus illorum spiritum et maies-
tatem servant, atque adeo rei quodammodo fiunt laesi spiritus et maiestatis. Certe, quod olim 
puer magno assensu virorum sapientium dixi, si aut Christus aut Paulus istorum mihi lingua 
loquerentur, nec Christus mihi, nec Paulus essent. Non est nitidulus Christus, mihi crede, non est 
comptulus, non elaborate ornatus: Paulus vero non scientia ille quidem, sed sermone imperitus 
est tamen. Permitte Christo igitur linguam suam, linguam suam permitte Paulo: utraque enim 
calamus est scribae velociter scribentis, non ad singula verba et apices elaborantis”, LT, II, 15, 81.

Todo lo cual venía a propósito de la conveniencia o menos de sustituir 
el antiguo texto latino de la Vulgata por otro más estilista y acorde con la 
moda de los tiempos, o con los gustos humanistas. La conclusión a la que 
llega nuestro autor sale sola: “Por lo tanto, la antigua edición del Nuevo 
Testamento —de eso, en efecto, tratábamos—, aunque sea sencilla e incul-
ta, no por ello se ha de tener en menos 33.

VI. Verdaderas utilidades de las lenguas bíblicas

A pesar de todos estos reparos que opone a cierta crítica textual de su 
tiempo, el sabio dominico, según indicábamos, cree que los estudios de las 
lenguas bíblicas son en verdad útiles para el teólogo, pero precisa que las 
razones de su utilidad —en su opinión— no coinciden con las que señalan 
los humanistas, sino que son otras bien distintas. No se trata de aferrarse 
a las lenguas como el medio único y principal para el trabajo teológico, ni 
tampoco su verdadera utilidad consiste en conseguir un texto bíblico más 
estilista y elegante literariamente. 

Cano opina en este punto que ciertamente el teólogo no puede pres-
cindir ya de una verdadera preparación critico-filológica. ¡Debe ser perito 
en las lenguas bíblicas! Y en esto se muestra como un verdadero teólogo 
moderno, inmerso en la cultura humanista, que acoge de buen grado las 
riquezas y aportaciones culturales de su tiempo. Las exigencias críticas y 
filológicas del sector humanista no caen en el vacío, sino que espolean y 
fecundan la labor del teólogo moderno, contribuyendo decisivamente a 
renovar y poner al día su trabajo. En este sentido las aportaciones meto-
dológicas que parten de Francisco de Vitoria no se entenderían —quizá 
no hubieran sido posibles— sin la labor de un Colet, un Erasmo, Budeus, 
Lefevre D´Etaples, Vives, y otros parecidos.

Sin embargo, todas esas exigencias son cuidadosamente valoradas y, po-
dríamos decir, cribadas según criterios científicos serios, para obtener los 
valores positivos que encierran y rechazar los menos convenientes, de ma-
nera que sirvan de modo eficaz a la tarea teológica en los diversos campos. 
Ya hemos examinado la crítica efectuada ante ciertas exageraciones y par-
cialidades de la postura humanista, y hemos podido comprobar que no se 

33   “Novi ergo Testamenti vetus editio, id namque agebamus, quamvis simplex et inculta sit, 
non est propter hoc minoris facienda”, LT, II, 15, 81.



158 159 Juan Belda Plans Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas en Teología

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161 Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161

trata simplemente de una postura negativa o puramente defensiva, sino que 
se admiten muchas de las buenas aportaciones del sector humanista, aun-
que poniéndolas en su sitio, “ridimensionandolas”, podríamos decir usando 
un italianismo.

Según esto, al tratar del valor de las lenguas bíblicas, va a dedicar un 
amplio capítulo a exponer sus ideas al respecto; su título es: “De linguarum 
habraicae et graecae utilitate”34, haciendo alarde de un conocimiento verda-
deramente profundo de la cuestión, y protestando así contra la acusación 
de declarar superfluos para la Teología los estudios de las lenguas. En él 
señala hasta ocho utilidades distintas de dichas lenguas, que va explicando 
y ejemplificando con todo detalle. Aquel que quiera conocer el pensamien-
to de nuestro teólogo al respecto, puede leer plácidamente este pasaje del 
De locis y seguramente quedara complacido gratamente. Aquí no podemos 
sino resumir su contenido sin detenernos en todos los ejemplos y casos con-
cretos que expone.

En primer término, las lenguas son de la máxima utilidad cuando se dis-
cute con los paganos, incluso cuando los infieles de lengua no latina son 
instruidos en la fe. Otra ventaja que tiene el conocimiento de estas lenguas 
se aprecia cuando se han de interpretar términos que en hebreo o en griego 
tienen un énfasis o un matiz especial, y que la lengua latina no puede expre-
sar bien. Ejemplifica el caso y concluye: 

También Ambrosio, en su explicación del Salmo 118, dice que los tér-
minos latinos no en todos los lugares pueden expresar la fuerza del habla 
griega, porque generalmente en griego el habla es más rica en significación 
y ostentación. En este asunto podrían ayudar muchísimo a los teólogos las 
anotaciones de Erasmo al Nuevo Testamento, si no las hubiera salpicado 
con tan numerosos errores35.

Sirven también para captar mejor los diversos sentidos de un mismo tex-
to, sobre todo cuando el griego o el hebreo sea equívoco. Asimismo, para 

34   Cf. LT, II, 15, 75-81.
35   “Ambrosius quoque in explanatione Psal. 118, latinos ait, non posse in omnibus vim graeci 

sermonis exprimere. Quod in graeco plerumque maior sit vis, et pompa sermonis. Qua in re pluri-
mum theologos iuvare possent Erasmi in Novum Testamentum annotationes, nisi eas tam multis 
erroribus aspersisset”, LT, II, 15, 76; según parece conocía bien la obra erasmiana, y desde luego 
no habla de memoria.

captar los modismos, frases, o proverbios de la otra lengua que no suelen 
coincidir con la propia. Además, para corregir los errores que se hayan po-
dido introducir por descuido de los tipógrafos o por la ignorancia de los 
copistas, en particular la transcripción errónea de nombres hebreos. Tam-
bién para la interpretación de determinados pasajes traducidos con poca 
precisión, o que son difícilmente inteligibles sin un dominio perfecto de 
las lenguas. Del mismo modo, para evitar la posible anfibología del léxico 
latino, que a veces puede dar lugar a interpretaciones equivocadas. Y final-
mente otra ventaja de las lenguas bíblicas es poder comprender ciertos tér-
minos hebreos o griegos, que se han mantenido en la edición latina36. Todo 
ello Cano lo ejemplifica con casos concretos y observaciones interesantes 
que demuestran a las claras un conocimiento poco común de la materia.

En resumen, se puede decir que, frente al rechazo de la Vulgata para la 
tarea teológica y la exigencia a ultranza de las fuentes originales, frente a 
la acusación de que la Teología Escolástica no es válida por basarse en una 
mera traducción de la Escritura, o frente a las exageraciones humanistas de 
abordar una nueva traducción latina partiendo de cero, apoyándose de ma-
nera fundamental en la filología; frente a todo ello, Cano afirma la autenti-
cidad sustancial del texto latino de la Vulgata, que garantiza la seguridad del 
texto inspirado, en cuanto a materia de fe y moral. Está idea básica, definida 
ya en Trento, va a ser argumentada y desarrollada aquí por el conquense en 
todas sus implicaciones. Por tanto, es perfectamente válida para el trabajo y 
la discusión teológica, sin que sea estrictamente necesario acudir a las fuen-
tes hebrea y griega. La postura de Cano, en definitiva, consistiría en afirmar 
que se debe usar el texto latino de la Vulgata como base, y los textos hebreo 
y griego como auxiliares o instrumentos de ayuda; esto, que sería diferen-
te en la actualidad, es razonado por nuestro autor con cierta consistencia, 
si se tienen en cuenta los instrumentos histórico-críticos disponibles en la 
época.

Asimismo no es partidario de una nueva traducción latina ex novo, sobre 
todo según los criterios culturales en boga (esteticismo estilístico, etc); en 
cambio, es positivo y conveniente una cierta labor crítica de revisión de  la 
Vulgata para mejorarla; también es muy conveniente para el teólogo el co-
nocimiento de las lengua bíblicas, lo cual le proporciona grandes ventajas 
en su trabajo; pero junto a ello señala que las lenguas no son suficientes 
para la labor crítica y hermenéutica: no son el instrumento único, ni prin-

36   Cf. LT, II, 15, 80.



160 161 Juan Belda Plans Melchor Cano. El debate sobre el uso de las lenguas bíblicas en Teología

Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161 Espíritu LXXI (2022) ∙ n.º 163 ∙ 141-161

cipal (aunque sea primario); es necesario, sobre todo, el don sobrenatural 
de Dios para poder entender el sentido divino de las Escrituras, y así poder 
interpretarlas y traducirlas adecuadamente.

Podríamos concluir diciendo que Cano es a la vez tradicional y moder-
no. Lo primero porque conserva y respeta las ideas fundamentales de la 
Teología Escolástica al uso; lo segundo porque incorpora y añade una serie 
de novedades que toma de la moderna crítica humanista. El resultado es 
una postura equilibrada que acepta las aportaciones novedosas de la cultura 
de su época, pero moderándolas de sus excesos, sobre una base tradicional 
del uso de la Vulgata. No es bueno, ni la inmovilidad y reticencia de algu-
nos escolásticos respecto a las lenguas bíblicas; ni tampoco la arrogancia 
de otros humanistas que desprecian todo el trabajo anterior, pretendiendo 
partir de cero.

Referencias bibliográficas

Andrés Martín, M. (1976-77). La Teología Española en el siglo XVI, 2 vols. Ma-
drid: BAC maior.

— El Método teológico en la Época Moderna (1981). En El método en Teología, 
Actas del I Simposio de Teología Histórica, Facultad de Teología San Vicente Ferrer. 
Valencia, 201-233.

Allen, P.S. (1906-1958). Opus epistolarum Desiderii Erasmi Roterodami. Oxford 
(12 vols) vol. 5, 183.

Avilés Fernández, M. (1987). La Exégesis bíblica española (1546-1700). En M. 
Andrés (dir.), Historia de la Teología Española. Madrid: FUE,  vol. 2, 75-160.

Augustijn, C. (1989). Erasmo da Rotterdam. La vita e l´opera. Brescia. 
Belda Plans, J. (1984). Teología y Humanismo en la Escuela de Salamanca del siglo 

XVI. Actas del III Simposio de Teología Histórica, Facultad de Teología San Vicente 
Ferrer. Valencia, 169-174.

— (2000). La Escuela de Salamanca y la renovación de la Teología en el siglo XVI. 
Madrid: BAC maior.

— (2010). Historia de la Teología. Madrid: Palabra.
— (2013). Melchor Cano, teólogo y humanista. Biblioteca Virtual de Polígrafos 

Españoles, Fundación Larramendi. http:// dx.doi.org/10.18558/FIL006.
— (2017). Benito Arias Montano. Biblioteca Virtual de Polígrafos Españoles, 

Fundación Larramendi. http:// dx.doi.org/10.18558/FIL058.
Domingo De Soto (2005). Relecciones y Opúsculos Martín de La 

Hoz, J.C. (edit.), vol. III (Relecciones escriturísticas). Salamanca: San 

Esteban.
Egío, J. L.- Ramírez Santos, C. A. (2020). Revisión crítica de la investigación re-

ciente sobre la Escuela de Salamanca (2008-2019) y bibliografía multidisciplinar, 
(Conceptos, Autores, Instituciones). Madrid: Dikinson.

García-Moreno, A. (1983). La Biblia en el entorno de Trento. Scripta Theologica 
15/2, 567-585.

— (1986). La Neovulgata. Precedentes y actualida. Pamplona: Eunsa.
Grabmann, M. (1940). Historia de la Teología Católica. Madrid: Espasa Calpe.
Huizinga, J. (1987). Erasmo. Barcelona: Salvat.
Halkin, L.E. (1995). Erasmo entre nosotros. Barcelona: Herder.
Jedin, H. (1949-75). Geschichte des Konzils von Trient, 4 vols. Freiburg: Herder; 

trad. española (1972-81). Historia del Concilio de Trento, 4 vols. Pamplona: Eunsa.
Marcotte, E. (1949). La nature de la theologie d´apres M. Cano. Otawa.
Melchor Cano (2006). De locis theologicis. trad. española. J. Belda Plans (dir.). Ma-

drid: BAC.
Mondin, B. (1996). Storia della Teología, 4 vols. Bolonia: Studio Domenicano.
Lang, A. (1925). Die loci theologici des Melchior Cano und die methode des dogma-

tischen beweises. Munich.
Langella, S.-Ramis, R. (eds.), (2021). ¿Qué es la Escuela de Salamanca? Madrid: 

Sindéresis.
Pozo, C. (1962). Fuentes para la historia del método teológico en la Escuela de Sala-

manca. Granada: Facultad de Teología.
Rummel, E. (1995). The Humanist-Scholastic debate in the Renaissance and Refor-

mation. Cambrigde: Harvard U.P.


	_Hlk85890760
	37454
	25690
	38731
	33529
	41127
	41139

